#### निग्गंथं पावयगां सच्चं

# जीन धर्म के मीलिक

# विद्वान्त

-: निदेशक :-श्री जसवन्तलाल शाह

—: सम्पादक :— मोहनलाल मूथा

-: प्रकाशक :-

श्री स्थानकवासी जैन धार्मिक शिक्षण शिविर, जोधपुर (राज०)

#### प्राप्ति स्थान:

- भी जसवन्त लाल शान्तिलाल शाह
   सुधर्म प्रचार मंडल, गुजरात शाखा ग्रध्यक्ष एटून विलिंडग,
   1 st धोत्री तलाव, वम्वई 2
- 2- सिरेमल एण्ड कम्पनी, उदयपुरीया वाजार, पाली-मारवाड़
- 3- सुधर्म प्रचार मंडल, सिटी पुलिस, जोधपुर

### प्रथम संस्करगा

मूल्य ५) ६.

मुद्रक : इण्डिया ग्रार्ट प्रिण्टर्स, दिवान हाउस मासमण्डी, जोधपूर

### — प्राक्कथन —

'जैन धर्म के मौलिक सिद्धान्त' पुस्तक प्रस्तुत करते हुए हर्ष होता है। इस पुस्तक में जैन धर्म के दस नियम, स्थित कल्प के दस भेद, पुण्य हेय, ज्ञेय और उपादेय, चार प्रत्येक बुद्ध चित्त संभूति, द्विमुख, करकंडू, नगाति तथा गम्मा और महादण्डक-थोकड़ा म्रादि को सरल, सुबोध भाषा में समभाने का प्रयत्न किया गया है। साथ में अग्रेजी पाठकों के लिए उक्त चारों म्रध्ययनों का सरल मनुवाद अंग्रेजी में रखा गया है।

पुस्तक के सम्पादन तथा विषय निर्वाह की पूरी सावधानी रखने के बावजूद भी छदास्थ अवस्था के कारण त्रूटि होना संभव हैं। साथ में प्रिटिंग की त्रूटियां हाना भी स्वाभाविक है।

सुश्रावक श्री मान् श्रमरचन्दजी सा. लोढ़ा का मैं श्रत्यन्त श्राभारी हूँ कि उन्होंने स्तोकज्ञान वर्धन में मुक्ते बहुत सहयोग दिया। मैंने श्रपनी वृद्धि की क्षयोपशमानुसार गम्मा जैसे कठिन स्तोक का सरल विवेचन किया है। उस में श्रनजाने में कोई भूल रह गयी हो तो सुज्ञ पाठक उनका निर्देश करेंगे ताकि श्रगली श्रावृत्ति के प्रकाशन के समय उनका शुद्धिकरण किया जा सके।

मैं सुश्रावक, तत्त्वज्ञान प्रेमी श्रीमान् धींगड़मलजी सा. गिरिया एवं धर्म प्रेमी ग्रागम रिसक श्री जसवत लाल भाई शाह का उपकार कदापि नहीं भूल सकता जिन्होंने समयं-समय पर मेरा ज्ञान वर्धन कर मुक्ते उत्साहित किया।

# श्री रतनलालजी सा. डोशी सम्पादक 'सम्यग्दर्शन' की सम्मति

पुस्तक में सामग्री का संचय ठीक हुम्रा है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के कुछ मध्ययन भी दिये हैं जिनका भावपूर्ण स्वाध्याय मात्मा में शुभ परिगाति उत्पन्न करने वाला है। प्रत्येक वुद्ध चरित्र भी उत्तम है। इनका मनुवाद सर्वोपयोगी हिन्दी भाषा में होना था। महादण्डक तथा गम्मा के थोकडे इस विषय में समस्रने सिखनेवाले के उपयोगी हैं। स्वयं मूथा सा. इस विषय के मच्छे ज्ञाता हैं, ग्रौर सीखने में सरलता हो ऐसा ढंग वतलाते हैं।

पुस्तक विना किसी भेद भाव के सभी जैन धर्मानुयायियों के लिए उपयोगी है।

# विषयानुत्रमिशाका

|                                                 |     | पज   |
|-------------------------------------------------|-----|------|
| 1-विश्व में शानित कैसे हो सकती है?              |     | 7    |
| 2-आत्मा किस प्रकार शास्त्रत सुख                 |     | 11   |
| प्राप्त कर सकती है ?                            |     |      |
| 3-जैन धर्म के दस नियम ।                         |     | 16   |
| वं धर्म श्रौर विज्ञान ।                         |     | 19   |
| 5-विज्ञान द्वारा स्वीकृत श्रागियक सिद्धान्त ।   |     | 21   |
| ७-ग्रहिंसा का सूक्ष्म विवेचन ।                  |     | 25   |
| 7-धारिक शिक्षणाः जीवनः माधुर्थ ।                |     | 31   |
| 8-वेद रचना काल से पहले जैन धर्मे था ।           |     | . 33 |
| 9-सिद्धांतों के स्वाध्याय के विका सांखें        |     |      |
| नहीं खुल सकतीं।                                 | Ç   | 36   |
| 0-स्थित करूप के 10 भेद ।                        |     | 37   |
| 1-पुण्य हेय था उपादेय ।                         |     | 39   |
| 12-जन्नइज्जं ।                                  | - • | 41   |
| I 3 - ससंखयं ।                                  | •   | 49   |
| 14 -चित–संभूइज्जं ।                             |     | 52   |
| ₹5–उसुयारिङ्जं ।                                |     | 59   |
| 16-INTRODUCTION                                 | -   | 69   |
| 17-चउ-प <del>रो</del> गबुद्ध <b>-च</b> रियािए । |     | 80   |
| 18-ज्वसंहारो                                    |     | 113  |
| 19-TRANSLATION                                  |     | 115  |
| 20-महादण्डक                                     | ·   | 147  |
| 21-गम्मा ।                                      |     | 150  |
|                                                 |     |      |

|                |           | Æ                               | समय सार                                                      | । भी ।<br>सारणी जोधपुर रेखांश | शुप्र रेख | শ্ৰ       |                               |
|----------------|-----------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------|-----------|-----------|-------------------------------|
| नारीख भास      | सूर्योत्य | राई प्रति<br>-ऋम्एा<br>पच्चलासा | बिहार प्रति<br>लेखन या स्त्री<br>पुरुष प्रवेश<br>व प्रार्थना | नबकारसी                       | पौहपी     | सूर्यास्त | देवसी प्रति<br>ऋमण<br>प्रारंभ |
| 1 जनवरी        | 7-27      | 7-15                            | 7-30                                                         | 8-14                          | 10.04     | 5-57      | 6-15                          |
| । फरवरी        |           | 7-10                            | 7-30                                                         | 8-10                          | 10-08     | 6-21      | 6-35                          |
| न<br>मार्च     |           | 6-50                            | 7-10                                                         | 7-49                          | 9-55      | 6.40      | 7-00                          |
| 1 श्रप्रेल     | 6-29      | 6-15                            | 6-35                                                         | 7-17                          | 9-36      | 6-56      | 7-15                          |
| <u>귀</u><br>와  | 6-01      | 5-50                            | 6-10                                                         | 6-49                          | 9-18      | 7-10      | 7-25                          |
| <u>니</u><br>되기 | 5-45      | 5-35                            | 5-50                                                         | 6 33                          | 9-11      | 7-29      | 7-45                          |
| <u>ज्ञार</u>   | .5-50     | 5-40                            | 5-55                                                         | 6.38                          | 9-16      | 7-35      | 7-50                          |
| 1 अगस्त        | 6-04      | 5-50                            | 6-10                                                         | 6-52                          | 9-23      | 7-26      | 7-40                          |
| 1 सित.         | 6-18      | 6-05                            | 6-25                                                         | 7-06                          | 9-28      | 7-00      | 7-15                          |
| 1<br>정략간.      | 6-30      | 6-20                            | 6-35                                                         | 7-18                          | 9-28      | 6-25      | 6-40                          |
| 1 नवम्बर       | 6-47      | 6-35                            | 6-55                                                         | 7-35                          | 9-34      | 5-57      | 6-15                          |
| 1 दिस.         | 7-09      | 6-55                            | 7-15                                                         | 7-57                          | 9-48      | 5-45      | 0.00                          |
|                |           |                                 |                                                              |                               |           |           |                               |

पुरूप का स्त्री प्रवेश वन्य 5-50 6-15 6-35 7-25 7-25 7-20 6-50 6-20 5-50

### नमस्कार मंत्र प्रार्धना

श्ररिहन्त के ग्रनुयायी हैं, ग्रहिंसा धर्म हमारा है। सव जीवों से प्रेम करें हम, ईष्या द्वेष निवारा है।। सिद्ध प्रभु के अनुयायी हैं, सत्य धर्म मन भाया है। सत्य ही बोलें, सत्य ही तोलें, जीवन में सत्य समाया है।। श्राचार्य के अनुयायी हैं, अचौर्यवत को धारा है। पर धन को हम कभी न छुएं, चौर्य कर्म नहीं प्यारा है।। उपाध्याय के अनुयायी हैं, जीवन उच्च बनायेंगे। पर वनिता 'माता ग्ररु भगिनी', जग में सुज्ञील कहायेंगे।। मुनियों की सेवा करते हैं, दौलत जिनने ठुकराई है। हम लोभ लालच में फंसे हुए हैं स्रायु व्यर्थ गंवाइ है।। इस शुभ दिनसे हम करें प्रतिज्ञा, संतोष जीवन में लायेंगे। नीति न्यायमय जीवन हो कर, सुखी सकल वनजायेंगे ॥



#### सम्पादक परिचय-

## श्री मोहनलालजी मूथा - एक परिचय

श्राप वहे धर्मनिष्ट, धर्मपर्यिंग, सतत श्रद्धा पूर्वक ज्ञानाराधन करने वाले धर्मानुरागो सद्गृहस्थ हैं। ग्रापको ये धार्मिक संस्कार धर्मप्रेमी ग्रपने पूज्य पिता श्री ताराचन्दजी शाह से प्राप्त हुए है। ग्राप महादण्डक ग्रीर गम्मा के विशेषज्ञ हैं। ग्रापने ग्रव तक 300 साधु साध्वियों को इसका बोध कराया है। ग्रापने सवत् 2018 से श्रावक के 12 वत व सवन् 2022 में संपूर्ण ब्रह्मचर्य व्रत को ग्रह्ण किया। संवत् 2033 से रात्रि भोजन त्याग व संवत् 2032 से निरंतर एकान्तर उपवास कर रहे है। ग्रापके जीवन में त्याग वृति पाई जाती है। ग्राप सुधमं प्रचार मण्डल के प्रमुख स्वाध्यायी हैं।

### श्रपने समान श्रन्य प्रार्गी को समभो।

सन्वे पार्गा पित्राज्या नाईवाएज्ज कंचरां।

सबको अपना जीवन प्रिय है, किसी भी प्राणी की हिंसा मत करो। सभी प्राणी अपने प्राणों की सुरक्षा केलिये सतत सचेष्ट रहते हैं। प्रत्येक विकट परिस्थिति में प्राणों की रक्षा के लिए सभी प्रयत्न करते हैं। प्राणहरण करने पर जैसा अनुभव तुम्हें होता है, वैसा ही अत्य को भी। अतः हिंसा मत करो। प्राणों और प्राणी की रक्षा करो। रक्षा का अर्थ सिर्फ प्राणों को न लेना ही नहीं है किन्तु दुःखी अभाव पीड़ितों के प्रति तन, मन और धन से अग्रसर होकर उनको अभय दा। सुरक्षा का अर्थ है सेवा, उपकार, करूणा, मैत्री आदि का का व्यवहार कंरना।



सुश्रावक श्री मोहनलालजी ताराचंद जी मूथा जन्म तिथि : कार्तिक कृष्णा छट्ट, संवत् 1984

### **ऋात्मानु**शासन

ग्रप्पाो य परं नालं कुत्तो ग्रन्नाणुसासिछ।
जो ग्रपने पर ग्रनुशासन नहीं रख सकता है, वह दूसरों पर
ग्रनुशासन कैसे रख सकेगा ? यदि व्यक्ति स्वेछाचारी है, ग्रपने जीवन
में मर्यादा नहीं करता है ग्रौर यथेच्छ प्रवृत्ति करता है। तो दूसरों के
सद्व्यवहार की ग्रपेक्षा कैसे रखी जा सकती है। ग्रनुशासन का सही
मायने में यह ग्रर्थ है कि पहले ग्रपने को संयमित बनाग्रो, मर्यादा में
रहो ग्रौर जिस मर्यादा में स्वयं रहोगे, तदनुरुप दूसरा भी शासन
मानेगा।

### महावीर के सिपाही

महावीर के हम सिपाही वनेंगे, जो रखा कदम फिर न पीछे धरेंगे ।। राग ।। सिखा देंगे दुनिया को शान्ति से रहना, श्रहिंसा की विजली नसों में भरेंगे।। 1।। लगायेंगे मरहम जो होवेंगे जख्मी, सुखी करके जग को स्वयं दुःख सहेंगे।।2।। कहीं जुल्म दुनिया में रहने न देंगे, श्रगर सर कटेगा खुशी से मरेंगे ।। 3 ।। न घुड़ दौड़ में जग के पीछे रहेंगे, कसेंगे कमर भ्रीर भ्रागे वहेंगे ।। 4।। श्रहिंसा के सेवक हैं हम वीर सच्चे, धर्म युद्ध में हम ग्रागे बढते रहेंगे ॥ 5 ॥ हमें राम सुख-द्ख की परवाह नहीं है, अहिंसा का भण्डा लहरा के रहेंगे ।। 6 ।।

# श्री अमृतलालजी मूथा

'होनहार वीरवान के होत चिकने पात'

कहावत के अनुसार आपमें बाल्यावस्था में ही सुसस्कृत माता पिता के संस्कार अंकुरित हो गये। मेट्रिक तक व्यावहारिक शिक्षण प्राप्त करने के पश्चात् धार्मिक शिक्षण शिवरों व संत समागम के माध्यम से आपकी रुचि धार्मिकता की ओर विशेष जागृत हुई। दिनों दिन त्याग और वैराग्य की भावना वढ़ती रही। आपने दशवैकालिक उत्तराध्ययन सूत्र तथा थोकड़ों का ग्रध्ययन किया और अन्त में पूज्य तपस्वीराज श्री चम्पालाल जी म. साहव के पास संवत् 2034 वैशाख शुकला 11 को दीक्षित हुए आप इस समय मुनि पद में विचर रहे हैं। आप भी पहले सुधर्मप्रचार मण्डल के प्रमुख स्वाध्यायी थे।

### **सुभाषित**

जिसकी श्रद्धा नींव ग्रौर किया भीत है, जिसमें सत्तरह संयम सोपान है, ज्ञान जिसका दरवाजा है चार प्रकार की समाधि शय्याएँ हैं, पांच समितियां जिसको छत है, वारह तप ही जिसके स्तम्भ (खम्भे) हैं, दस यित धर्म जिनकी खिड़िकयां हैं, जिसके भीतर ज्ञान-रूपी प्रदीप प्रकाशित हो रहा है, ग्रौर चारों ग्रोर वारह प्रकार को भावना रूप उद्यान, शान्ति रूपी सलिल से लहलहा रहा है, ऐसे महावत रूप प्रामाद (महल) में संयमी ग्रात्मा सुख पूर्वक विराजमान है।





श्री श्रमृतनाल जी मुथा सुपुत्र श्रीमोहनताल जी मुथा जन्म तिथि : फाल्गुन कृष्णा ग्रमावस्या संवत् 2015



# मनुष्यत्व की दुर्लभता

लेखक: पं. श्री महेशचन्द्रजी जैन

दु:ख से छुटकारा पाने के लिए मनुष्य भव भी एक साधन है। न मालूम किस पुण्योदय से हमें यह मानव भव प्राप्त हुन्ना है। मानव भव की प्राप्ति के लिए देवता भी तरसते हैं भगवान महावीर ने कहा है:—

> कम्मार्णं तू पहारााए, ग्राणुपुन्वी कयाइ उ। जीवा सोहिमणुपत्ता, ग्राययन्ति मणुस्सयं।। उतराध्ययन ग्र, 3, गा, 7

स्रनेकानेक योनियों में भयंकर दु:खों कोभोगते-भोगते जब कभी मनुष्ययोनी को प्राप्त कराने में वाधक कर्मों को क्षय करके जीव जब शुद्धि-निर्मलता को प्राप्त करता है तब मनुष्यत्व को प्राप्त करता है।

मोक्ष प्राप्ति में चार कारण वहुत दुर्लभ वताये गये हैं। उनमें मनुष्यत्व की प्राप्ति को प्रधान कारण वताया गया है भगवान् महावीर ने ग्रपने ग्रन्तिम प्रवचन में कहा है:—

> चत्।रि परमंगािरा, दुल्लहाराीह जंतुराो। माणुस्सत्तं सुई सद्धा, संजमिम य वीरियं।।

मनुष्यत्व, शास्त्रश्रवणा, श्रद्धाः ग्रीर संयम में पराक्रम ग्रर्थात् चारित्र का पालन ये चार साधन संसारी प्राणी के लिए बहुत दुर्लभ है। मनुष्य श्रौर मनुष्यत्व में कितना ग्रन्तर है संसार में मनुष्य वनना इतना दुर्लभ नहीं है जितना कि मनुष्यत्व प्राप्त करना। एक व्यक्ति चाहे कितना विद्वान् क्यों न हो जाए, चाहे कितना वड़ा वेरिस्टर या जज क्यों न बन जाये, चाहे कितना वड़ा विज्ञान वेना या डाक्टर क्यों न हो जाये, चाहे कितना बड़ा श्रध्यापक या प्रवक्ता क्यों न बन जाये, कितनी बड़ी-वड़ी पदिवयों को क्यों न धारण कर लेवे किन्तु उसमें मानवता प्राप्त नहीं हुई तो वे सब पदिवयां ग्राध्यात्मिक दृष्टि से नगण्य हैं। मानवता प्राप्त करने के लिए ग्रपने ग्राप को वद-लना होगा। उसको प्राप्त करने के लिए सम्यग्-दर्शन की परमा-वश्यकता है। इसके विना ज्ञान ग्रज्ञान रूप है। सम्यग्-दर्शन का स्वरूप है जिनेन्द्र प्ररुपित तत्वों पर पूर्ण श्रद्धा होना, लेशमात्र भी शंका न करना यही सम्यग्-दर्शन है। सम्यग्-दृष्टि यदि पढ़ा हुग्रा भी न होगा तब भी उसमें ग्रनुकम्पा होगी, उसमें शोषग्रवृत्ति ग्रौर संग्रहवृति न पाई जायगी। वह कभी भी कूर कर्म न करेगा ग्रतः ऐसे व्यक्ति में मनुष्यता का स्वतः ही विकास होगा।

इसी दृष्टि को सम्मुख रख कर जैनशास्त्रों में माणुस्सं खु सुदुल्लहं मनुष्य होना बड़ा कठिन है यह कहा गया है। महावीर प्रभु का यही ग्राशय है कि नर शरीर तो न मालूम ग्रनन्ती वार प्राप्त कर चुके हैं किन्तु यदि हममे मनुष्यता ग्राती तो निश्चय ही हमारा वेड़ा पार हो जाता। ग्रतः मनुष्यता प्राप्त करने के लिए प्रयत्नशील होना ग्रावश्यक है।



# विश्व शांति कैसे हो सकती है ?

ग्राज के वैज्ञानिक युग में जहां मनुष्य के द्वारा नई-नई व्यव-हारोपयोगी वस्तुग्रों का भ्राविष्कार किया गया है वहां महान् से महान् संहारक उद्जनबम जैसे शस्त्रों का भी। यह सब किसलिए ? मेरी सत्ता समस्त संसार पर फैल जाए, मैं ही सबका प्रभु हो जाऊं। एक श्रोर तो शस्त्रों की होड़ में एक देश दूसरे देश से श्रागे निकल जाना चाहता है तव दूसरी श्रीर श्राधुनिक जनता का श्रधिक भाग युद्ध को न चाहकर शांति की चाहना करता है। परन्तु शांति शस्त्रों के वलबूते किये गए युद्ध से नहीं मिल सकतो। शांति का वास तो अहिंसा में है। 25 वर्ष पहले विश्व शांति के इच्छ्क 40 देश के विद्वानों की एक सभा शान्ति निकेतन में हुई थी। उन्होंने वहां जैन धर्म सम्बन्धी चर्चा की जिसका सार कलकत्ता युर्नीविसिटी के अन्तर राष्ट्रीय ख्याति प्राप्त डॉ. कालीदास नाग ने स्पष्ट शब्दों में यह प्रकट किया कि जैन धर्म सार्वभोमिक धर्म है। ग्रगर इसका प्रचार किया जावे तो ग्रखिल विश्व का लोक प्रिय धर्म वन सकता है। पाचवे ग्रारे के पूरे 21 हजार वर्ष तक जैन धर्म धूम-धाम से चलेगा।

### प्रवचनकार श्री ग्राचार्य सम्राट पूज्य यानन्द ऋषिजी म.सा.

सच्चा अनेकाम्तवादी किसी दर्शन पर द्वेष नहीं करता है। वह सम्पूर्ण नयरूप दर्शनों को इस प्रकार की वात्सल्य दृष्टि से देखता है। जिस प्रकार कोई पिता पुत्र को देखता है। क्यों कि अनेकान्तवादी की न्यूनाधिक बुद्धि नहीं होती है। वास्तव में सच्चा शास्त्रज्ञ कहे जाने का वही अधिकारी है जो स्याद्वाद का अवलम्बन लेकर सम्पूर्ण

दर्शनों में समानता का भाव रखता है। मध्यस्थ भाव ही शास्त्रों का गूढ़ रहस्य है, यही धर्मवाद है। मध्यस्थभाव रहने पर शास्त्र के एक पद का ज्ञान भी सफल है, अन्यथा करोड़ों शास्त्रों के पढ़ जाने से कोई लाभ नहीं है।

उक्त कथन का सारांश यह है की स्याद्वाद ग्रात्मा में समत्वयोग का इतना व्यापक विस्तार करदेता है कि स्व-पर का भेद ही नहीं रहता है। समत्वयोगी के स्वरुप को कवीर के शब्दों में इस प्रकार कहा जा सकता है—

लाली मेरे लाल की, जित देखो तित लाल । लाली देखन मैं चली, मैंभी हो गई लाल ।।

इसी कारण स्याद्वाद का उपासक जिस दृष्टिकोण को देखता है या विचार को सुनताहै या चिन्तन की शैली को परखा है, उसमें ग्रपने ही किसी न किसी ग्रश्न को पाता है, विभिन्न दिखने वाले ग्रंश भी स्वयं उसके चिन्तन के किसी न किसी ग्रायाम से मेल खाते हैं। ग्रतः वह उनका विरोध करे तो कैसे? वे विभिन्न मतों में होने वाले विचार भी तो उसकी सम्यग् चिन्तन काया के ही तो ग्रंग है। ग्रगर उनको तिरस्कृत कर दिया तो वह स्वयं समत्वयोगो न होकर विपमता का विश्वामित्र हो जायेगा। इसलिए स्याद्वादी सहिष्णु होता है। वह राग दृष रुप ग्रात्मा के विकासों पर विजय प्राप्त करने के लिए सतत प्रयत्नशील रहता है। दूसरों के विचारों को ग्रुनता है, सिद्धांतों का सम्मान करता है ग्रौर ग्रपने विचारों के साथ सामजस्य के ग्राधार का ग्रन्वेपण करता है एवं मध्यस्थभाव से सम्पूर्ण विरोधों का समन्वयं करता है।

श्राज का राजनैतिक जगत् वैचारिक सवर्षों से परिव्याप्त है।

पूंजीवाद, साम्यवाद, समाजवाद, राजतन्त्र, प्रजातन्त्र, कुलीनतन्त्र, सैनिकतन्त्र, म्रादि म्रनेक प्रकार की राज्य व्यवस्थायें ग्रौर शासन प्रणालियाँ प्रचलित हैं। ये प्रणालियाँ भी एक दूसरे को समाप्त करने तथा ग्रपना-ग्रपना प्रभाव क्षेत्र बढ़ाने में लगी हुई हैं (महायुद्ध ग्रौर प्रादेशिक युद्ध ग्रपना-ग्रपना प्रभाव क्षेत्र बढ़ाने के लिये हुए ग्रौर हो रहे हैं) ग्राथिक लाभ के ग्रितिरक्त ग्रपनी विचार धारा का प्रसार प्रमुख कारण है। ये सघर्ष ग्रौर युद्ध मानव जाति के लिये विभीषिका वने हुए हैं।

इन युद्धों में कोई भी पक्ष लाभ की स्थिति में नहीं है। विजित और विजयी दोनों भयभीत हैं ग्रीर यह अनुभव करते हैं कि कोई न कोई शांति का मार्ग-उपाय मिले। इसी उद्देश्य को लेकर संयुक्त राष्ट्रसंघ जैसे एक मंच का निर्माण हुग्रा है। इस मच का निर्माण होने पर भी ग्रीर शांति व सह ग्रस्तित्व की ग्रावश्यकता पर जोर देते हुए भी विश्व-शांति स्थापित नहीं हो रही है। इसका कारण स्पष्ट है कि ग्रनेकांत हिष्ट ग्रीर स्यादवाद की भावना को नहीं ग्रपनाया गया है। बात शांति की की जाती है ग्रीर प्रवृत्ति पूर्ववत दुराग्रह से भरी हुई है।

ग्राज की राजनीति यद्यपि राजतन्त्र से प्रजातन्त्र तक ग्रा पहुंची है । इसके बीच ग्रनेक उतार-चढाव भी उसने देखे हैं। लेकिन ग्राज भी प्रजातन्त्र ग्रागे वढ़ गया है। निर्वाचित व्यक्ति पूर्ववत् राजतन्त्र के अनुरुप ग्राचरण कर रहे हैं। बहुमत ग्रीर ग्रल्पमत की निर्णायक पद्धति के कारण वास्तिवक प्रजातन्त्र की स्थापना नहीं हुई है। वह बहुमत तन्त्र बनकर रह गया है, जिसमें ग्रल्पमतों की ग्रावाज भी नहीं सुनी जाती । साथ ही ग्रीर हारे हुए नेताग्रों पर ग्रनेक प्रकार के मिथ्यादोषारोपए। कर उनका चिरत्र हनन किया जाता है। प्रजातन्त्र तभी सफल हो सकेगा जब स्याद्वाद दृष्टिकोए। को रवीकार किया जाएगा। विरोधी पक्ष की बात इसलिए ग्रग्राह्य नहीं मानी जानी चाहिए कि वह ग्रल्प मत में हैं ऐसा होने पर ही तो शासक ग्रथवा सत्ताधारी दल निरंकुश प्रवृत्ति करने लगता है। इस लिए विरोधी पक्ष को उतना ही मान देना चाहिए जितना ग्रपने पक्ष को सम्माननीय माना जाता है। विपक्ष विरोधी ही नहीं है, किन्तु उसकी धारए।। ग्रों में भी किसी रूप से सत्य का ग्रंश है।

भगवान् महावीर ने स्याद्वाद सिद्धांत के द्वारा यही सूत्र दिया है कि एक पक्ष की सत्ता स्वीकार करते हुए भी दूसरे पक्ष को उसका सत्य कहने दो ग्रौर उस सत्य को स्वीकार करो। यह सिर्फ दार्शनिक चिन्तन नहीं है किन्तु सम्पूर्ण जीवन को स्पर्श करने वाला है ग्रौर इसके द्वारा हम गरीबों, दुर्बलों ग्रौर ग्रल्प संख्यकों को न्याय दे सकते हैं। प्राज जो संघर्ष, वर्गभेद, साम्प्रदायिक कलह, विग्रह ग्रादि हैं उनका मूल कारण एक दूसरे के दृष्टिकोण को न समभना है, वैयक्तिक हठ व ग्राग्रह ग्रादि हैं।

स्याद्वाद संकुचित एवं ग्रनुदार दृष्टि को विशाल बनाता है। यह विशालता, उदारता ही पारस्परिक सौहार्द, सहयोग, सद्भावना एवं समन्वय का मूल प्राण् है। ग्राज के युग में तो इसकी ग्रौर भी ग्रधिक ग्रावक्यकता है। समानता ग्रौर सह ग्रस्तित्व का सिद्धांत स्याद्वाद को स्वीकार किये बिना फलित नहीं हो सकता है। उदारता ग्रीर सहयोग की भावना तभी बलवती बनेगी जब हमारा चिन्तन, कथन ग्रनेकांतवादी होगा।

किसी एक पक्ष पर ग्रड जाना तथा वाद-विवाद में ग्रांखे लाल

करके बोलने लगना, ये लक्ष्मण उन लोगों के हैं जो अभी लक्ष्य की राह पर नहीं ग्राये हैं। सत्य के मार्ग पर आया हुआ व्यक्ति हठी नहीं होता है वित्क स्याद्वादी होता है। जब तक विश्व अनेकांतह िट स्याद्वाद को स्वीकार नहीं करेगा तब तक संसार में शांति होना संभव नहीं है। विश्व को अपने विकाश के लिए स्याद्वाद शाश्वत सरल मार्ग स्वीकार करना पढ़ेगा यही विश्व मंगल की अक्षय इकाई है।

## आत्मा किस प्रकार से शाश्वत सुख प्राप्त कर सकती है ?

-श्री माग्रकलालजी एडवोकेट, धार (म. प्र.)

'जैन धर्म का संबंध चैतन्य से है। जड़ व चैतन्य के गुरा एक दूसरे से विपरीत हैं।'

'यह ससारी जीव किस कारग से दुःखी है श्रीर किस साधन को ग्रपनाने से वह शाश्वत सुख का स्वामी हो सकता है।'

'ज़ीव के लिए आठों कर्म शत्र के समान हैं फिर भी मोहनीय कर्म मुख्य शत्र और मिथ्यात्व मोहनीय प्रधान शत्र के समान है।

### (१) जैन सर्वज्ञ के युग में हैं

इस जगत् में अनेक मत मतान्तर हैं जो धर्म के नाम से जाने जाते हैं। ये मत प्रवंतक के मितज्ञान पर आधारित हैं। इनमें विशेषकर पीदगलिक मुख सुविधा की ही वात कही गई हैं। कभी कहीं धारम उत्थान की भी बात आती है परन्तु वहाँ भी अपूर्णता हो पाई जाती है। इन धर्मी में पुष्य का सच्चा स्वरूप न जानते हुए भी पुण्य करने का तो कहा गया है परन्तु ग्राश्रव पाप की रोक का पूर्ण विधान नहीं। पाप की वास्तविक समक्त नहीं। एक जगह जिस कृत्य को पाप रूप मानते हैं उसी कृत्य को ग्रन्य जगह पुण्य रूप भो मानते हैं। इस प्रकार का विरोधीपन दृष्टिगोचर होता है सिवाय इसके निर्जरा का स्वरूप नहीं जानते। इस ग्रपूर्णता का कारण है ग्रह्म ज्ञाता एवं सरागता। जिसे छद्मस्थ ग्रवस्था कही जाती है।

जैन धर्म का स्वरूप तीर्थंकर देव सर्वज्ञ ग्रौर वीतरागी होने के वाद ही बतलाते हैं। छद्मस्थ ग्रवस्था में मौन ही रहते हैं। सर्वज्ञ होने से उनके कथन में भूल नहीं होती ग्रौर वीतरागी होने से उनका कथन ग्रसत्य नहीं होता। जैन धर्म का सम्बन्ध ग्रात्म धर्म से है। जैन धर्म की मान्यता है कि सुख का पूंज स्वयं ग्रात्मा ही है पर वस्तुग्रों का सुख मानना भ्रम है। ग्रात्मा किस प्रकार से शास्वत सुख प्राप्त कर सकती है उसकी सचोट विद्या व कला जैन धर्म में वतलाई गई है।

तीर्थकर देव सर्वज्ञ होने से जड़ व चेतन दोनों का उन्हें पूर्ण ज्ञान होता है। शास्त्रों में जड़ के सम्बन्ध में उतना ही उल्लेख किया है जो कि ग्रात्म धर्म की साधना में ग्रावश्यक था।

लोग कहते हैं कि यह युग वैज्ञानिक युग है, धर्म के सिद्धांत विज्ञान की कसौटी पर खरे उतरने चाहिये । उनकी यह कसौटी ठीक नहीं है। वैज्ञानिक का शोधकाय जड़ से सम्बन्धित है। उनके निर्णय भी पलटते रहते हैं। जैन धर्म का सम्बन्ध चैतन्य से है जड़ व चंतन्य के गुगा एक दूसरे से विपरीत हैं फिर भी तो तीर्थंकर देव नर्वज्ञ होने से उनके द्वारा जड़ के सम्बन्ध में भी अनेक बातें कहीं गई हैं जिन पर वैज्ञानिक विश्वास नहीं करता था परन्तु वैज्ञानिक भी कई बातों को सही मानने लगा है। वैज्ञानिकों के जितने भी नये-नये ग्राविष्कार हुए हैं उनसे जैन धर्म की पुष्टि ही हुई है। जहाँ पर विपरीतता पाई जाती है वहाँ विज्ञान सत्य से दूर है ऐसी श्रद्धा एक जैन की होनी चाहिये।

विज्ञान के बल पर जैसे कहा जाता है कि मनुष्य चन्द्रलोक पर पहुँच गया, जैन धर्म इस बात को सही नहीं मानता कारण सर्वज्ञ के ज्ञान में चन्द्रलोक सूर्य से बहुत ऊंचा है वहाँ मनुष्य नहीं पहुँच सकता। परन्तु इस वैज्ञानिक युग के पक्षकार अश्रद्धालु कुछ श्रावक व साधु इस कथित चन्द्रयात्रा को सही मानकर शास्त्र वचनों के प्रति अश्रद्धालु हो रहे हैं, उनकी श्रद्धा डगमगा गई है। श्रद्धालु जिनधर्मी तो यही मानता रहा है कि चाहे वैज्ञानिक या जगत के लोग कुछ भी कहें व माने परन्तु मनुष्य चन्द्रलोक पर पहुँच ही नहीं सकता। सर्वज्ञ के वचन असत्य नहीं हो सकते।

जैनियों के लिए सन्तोष का विषय है कि अब यह प्रकट हो रहा है कि कुछ वैज्ञानिक लोग मनुष्य के द्वारा चन्द्रलोक की यात्रा पर शंका कर रहे हैं।

जैन धर्मियों को यह ग्रटल श्रद्धा होना चाहिये कि हम वैज्ञानिक युग से भी ऊपर सर्वज्ञ के युग में जी रहे हैं

भरत क्षेत्र में भगवान् का शासन जव तक चलेगा तव तक सर्वज्ञ का युग चालू है ऐसा हढ़ विश्वास हर एक जैन को होना चाहिये।

> (२) सत्य नया या पुराना नहीं होता जैन धर्म शास्वत है, निश्चित है। इसमें नवीनता व पुरातनता

नया या पुराना नहीं होता, वह सत्य है प्राकृतिक नियम। ये नियम शाश्वत हैं; ग्रपरिवर्तनीय हैं; इन नियमों के ग्रन्तर्गत है षट् द्रव्य, नवतत्व ग्रादि । ये शाश्वत नियम सर्वज्ञ के ज्ञान में ही ग्राते हैं ग्रीर वे वीतराग होने से जो ज्ञान में आया उसका कथन उसी प्रकार करते हैं। हर एक तीर्थकर देव कोई नवोन जैन धर्म प्रकट नहीं करते विल्क जो प्राकृतिक नियम है उसका उद्घाटन करते हैं जिसे हम जैन धर्म कहते हैं। इन नियमों से प्रकट होता है कि संसारी जीव किस कारण से दु: ली है ग्रौर किस साधन को ग्रपनाने से वह सुख का स्वामी हो सकता है। यह भी प्राकृतिक नियम में है कि अमुक समय में 24 तीर्थकर होंगे ही। इस कारण जैन धर्मे ग्रनादि काल से है श्रीर ग्रनन्त काल तक रहेगा यह भी नियम में ही है कि महाविदेह क्षेत्र में तीर्थंकर देव हमेशा विद्यमान रहते हैं। तीर्थंकरों की दूरी क्षेत्र से या काल से होते हुए भी इस सत्य की प्ररूपगा में कोई फर्क नहीं स्राता। जो लोग ग्रपने ग्रापको क्रान्तिकारी साबित करने के लिए दूसरों को पुराण गन्थो व ग्रथने को नवीनपन्थी कहकर वकवास करते हैं वे मत के वल पर जैन धम के सिद्धान्त में फेर बदल करना चाहते हैं उन्हें इस वास्तविकता को समभ लेना चाहिए । इसी में शासन का हित है।

को स्थान नहीं है। कारगा यह सत्य पर ग्राधारित है। सत्य कभी

### (३) सुख की जननी निराकुलता

तीर्थकरदेव सर्वज्ञ होने से खेदज्ञ भी होते ही हैं। वे जानते हैं कि संसारी जीव दु:खी है। दु:ख का लक्षरा है आकुलता याने किसी उच्छा की पूर्ति होने की अभिलापा। इस आकुलता की जननी है मोहनीय कर्म। जितने भी जीव जो मोहनीय कर्म सहित हैं उन्हें कोई तो इच्छा रहती ही है।

उच्चगित का जीव भी क्यों न हो चाहे उसके पुण्योदय से इच्छाओं की पूर्ति होती जा रही हो फिर भी अभिप्राय में उसके इच्छा का सद्भाव बना ही रहता है। सुख का लक्षरण है निरा—कुलता। संसार में जो सुख माना जाता है वह दु:ख की तारतम्यता पर आधारित है। यदि किसी इच्छा की पूर्ति पुण्योदय से होती है तो जीव सुख मानता है पर एक इच्छा की पूर्ति हुई नहीं कि तत्काल दूसरी इच्छा उपस्थित हो जाती हैं क्योंकि आकुलता का अन्त मोह—नीय कर्म के सद्भाव में नहीं आता। जैन धर्म की आराधना मोहनीय कर्म को नष्ट करने के संबंध में होती है। जीव को यह बात समभ में तब ही आती है जब कि वह मिथ्यात्व मोहनीय को समाप्त करके नवतत्व पर श्रद्धालु बनता है। भगवान् ने श्रद्धा को हो परम दुर्छभ कहा गया है। श्रद्धा याने सम्यग् दर्शन प्राप्त होने पर जीव का संसार काल सीमित हो जाता है। उसका मोक्ष प्राप्त करना निश्चित सा हो जाता है। वह सम्यग् दर्शन कभी उस जीव को चारित्र दिलाकर मोक्ष प्राप्त करवा देगा।

जीव के लिए ग्राठों कर्म शत्रु के समान हैं फिर भी मोहनीय कर्म मुख्य शत्रु के समान ग्रीर मिथ्यात्व मोहनीय प्रधान शत्रु के समान है। जैन धर्म की ग्राराधना में जितने भी त्याग, सामायिक, प्रतिक्रमण ग्रादि किये जाते हैं उन सब का मुख्य उद्देश्य मोहनीय कर्म पर विजय प्राप्त करना है।

नोति पूर्वक चलने से श्रौर प्रीति विवेक, बुद्धिमता तथा विनय का श्रवलम्बन करने से मनुष्य की सब प्रकार की उन्नत्ति होती है श्रोर दुर्भाग्य का नाश होकर क्रमशः मोक्ष को प्राप्ति होती हैं। श्रतः मनुष्य गति पाकर प्रथम ही नीति श्रादि का श्रवलम्बन करना चाहिए। क्योंकि चिकित्सा तब तक ही फायदेमन्द होती है जब तक कि बीमार जीवित हो। मरने के बाद कुछ भी चिकित्सा नहीं हो सकती।

## जैन धर्म के दस नियम

- (1) जगत् में दो द्रव्य Substances मुख्य हैं, एक जीव Soul दूसरा ग्रजीव Nonsoul। ग्रजीव के पुद्गल Matter, धर्म Medium of Motion to Soul and Matter जीव ग्रौर पुद्गल के चलने में सहकारी, ग्रधर्म Medium of Rest to Soul and Matter जीव ग्रौर पुद्गल के ठहरने में सहकारी, काल Time वर्तना लक्षणावान् ग्रौर ग्राकार Space स्थान देने वाला, इस प्रकार 5 भेद हैं।
- (2) स्त्रभाव की अपेक्षा सव जीव समान और गुद्धस्वरूप हैं। परन्तु अनादि काल से कर्मरूप पुद्गर्लों के सम्बन्ध से वे अगुढ़ हैं। जिस प्रकार सोना खान से मिट्टी में मिला हुआ अगुढ़ निकलता है।
- (3) उक्त कर्ममल के कारण इस जीव को नाना योनियों में अनेक संकट भोगने पड़ते हैं और उसी के नष्ट होने पर यह जीव अनन्तज्ञान-अनन्तदर्शन-अनन्तसुख और अनन्तशक्ति आदि को जो कि इसकी निजी सम्पत्ति है और जिसे मुक्ति कहते हैं प्राप्त करता है।
- (4) निराकुलता लक्षरायुक्त मोक्षसुख की प्राप्ति इस जीव के अपने निजी पुरुपार्थ के अधिकार में है किसी के पास मांगने से नहीं मिलती।

- (5) पदार्थों के स्वरूप का यह सत्यश्रद्धान Right belief सत्यज्ञान Right Knowledge ग्रौर सत्य ग्राचरण Right Conduct ही यथार्थ में मोक्ष का साधन है।
- (6) वस्तुए अनन्त धर्मात्मक हैं, स्याद्वाद ही उनके प्रत्येक धर्म का सत्यता से प्रतिपादन करता है।
- (7) सत्य-ग्राचरण में निम्न-लिखित वातें गिभत हैं, यथा—
  (क) जीव मात्र पर दया करना, कभी किसी को शरीर से
  कृष्ट न देना, वचन से बुरा न कहना और मन से बुरा
  न विचारना।
  - (ख) कोध, मान, माया, लोभ ग्रौर मत्सर ग्रादि कषायभाव से ग्रात्मा को मिलन न होने देना, उसे इनके प्रतिपक्षी गुर्गों से सदा पिवत्र रखना।
  - (ग) इन्द्रियों ग्रीर मन को वश करना एवं वहिरंग ग्रथित् संसारभाव में लिप्त न होना।
  - (घ) उत्तम क्षमा, निर्लोभता, सरलता, मृदुता, लाघवता. शोच, संयम. तप, त्याग, ज्ञान, ब्रह्मचर्यात्मक धर्म को धारण करना।
  - (ड़) झूठ, चोरी, कुशील, मानवद्रोह, विश्वासघात, द्रोह, रिश्वत देना-लेना, डुर्व्यसन ग्रादि निन्च कार्यों से ग्लानि करना ग्रयात् उन्हें त्यागना।
  - (S) यह संसार स्वयं निद्ध अर्थात् अनादि अनन्त है इसका कर्ता-हर्ता कोई नहीं है।
  - (9. धात्मा Soul और परमात्मा God में केवल विभाव ग्रीर

स्वभाव का भ्रन्तर है। जो म्रात्मा रागद्वेषरूप विभाव को छोड़ कर निजस्वभावरूप हो जाता है उसे ही परमात्मा कहते हैं।

(10) ऊंच-नीच, छूत-ग्रछूत का विकार मनुष्य का निज का किया हुआ विकार है, वैसे मनुष्य मात्र में प्राकृतिक भेद कुछ भी नहीं है।

### भव्य-प्रेरगा

( तर्ज : ग्रो दूर जाने वाले )

वया देखते हो भव्यो ! पुरुषारथी बनो तुम । धन कर्म को न देखो निज ग्रात्म वल लखो तुम ॥ ध्रुब ॥ ग्रिजान कर्म चिकना, कितना ही क्यों न होवे । श्रुत ज्ञान प्राप्त होगा, नित घोकते चलो तुम ॥ 1 ॥ 2 ग्रित दुष्ट मन भले ही, घुड़ दौड़ दौड़ता हो । सपना भी श्रेष्ठ होगा, मन रोकते चलो तुम ॥ 2 ॥ 3 स्मृति शक्ति को न सोचो, मन्दी भी तेज होगी । हो पूर्व भवस्मरण ही, सब फैरते चलो तुम ॥ 3 ॥ 4 क्या साथियों की चिन्ता, लाखों ही ग्रा मिलेंगे । सेवक चनेंगे सुर भी, उत्साह धर चलो तुम ॥ 4 ॥ कायर बनो न वत में, उपजेंगे, भावि भव में । ग्रिवधि मनस्क केवल, घोरज धरे चलो तुम ॥ 5॥ टन पचमार में भी, होंगे भवकशेपी। "पारन" मिलेगी 10 मुक्ति, श्रद्धा रखे चलो तुम ॥ 6 ॥

### धर्म और विज्ञान

लेखक: श्री कन्हैयालालजी लोढ़ा. जयपुर

### ज्ञान का सार-उत्पाद-व्यय ध्रौव्य-सिद्धान्त:-

जैन धर्म व्यक्तिवादी दर्शन न होकर वस्तुवादी दर्शन रहा है।
भगवान् महावीर ने सर्वप्रथम वस्तु स्वरूप का निरूपण केवल तीन
पदों में ही किया तथा उत्पाद-व्यय का प्रवाह निरन्तर चल रहा है
फिर भी वस्तु ध्रुव है ग्रर्थात् वस्तु का ग्रात्यन्तिक नाश कभी नहीं
होता। व्यय व घ्रुव ये दोनों विरोधी गुण वस्तु में एक साथ रह
सकते हैं, उस युग में इसे ग्रन्य दर्शन स्वीकार करने को तैयार न थे।
परन्तु ग्राज विज्ञान ने इस सिद्धांत को शत-प्रतिशत स्वीकार कर
लिया कि वस्तु में परिवर्तन निरन्तर हो रहा है फिर भी वस्तु का
ग्रस्तित्व ग्रीर उपादान ज्यों का त्यों विद्यमान रहता है। वस्तु की
मात्र ग्रवस्था का परिवर्तन होता है। यही उत्पाद-व्यय है, वस्तुत्व
का विनाश कभी भी नहीं होता है; यही ध्रुवत्व है।

भगवान् को वस्तु के उत्पाद, व्यय व ध्रुव का ज्ञान विना किसी माध्यम से ब्रात्मसाक्षात्कार से ब्रर्थात् प्रत्यक्ष ज्ञान से लाभ हुश्रा श्रीर विज्ञान जगत् में यह ज्ञान यन्त्रों के माध्यम से हुश्रा, ब्रतः परोक्ष ज्ञान है। भगवान् ने उत्पाद, व्यय, ध्रीव्य इन तीनों पदों के माध्यम से संक्षेप में समस्त ज्ञान का सार प्रतिपादन किया, जिसे उनके शिष्य गराधरों ने विस्तार में चडदह पूर्वों के रूप में कहा।

यस्तु की उत्पाद-व्यय रूप जो परिवर्तनशील अवस्था है उसी का दूसरा नाम विनाश है। वस्तु की विनाशमय अवस्था का संग करना, उसे अपना अंग (जीवन) मानना विनाश को ही आमन्त्रण देना है, अत: जिन्हें विनाश इष्ट नहीं है। उन्हें वस्तु की विनाश अवस्था का संग नहीं करना चाहिए अर्थात् किसी भी अवस्था या परिस्थिति के साथ अपने जीवन, अपने सुख दु:ख का सम्बग्ध नहीं जोड़ना चाहिए क्योंकि जिसका नाश अवश्यम्भावी है जो आने पर अवश्य जाने वाली है। उनकी प्राप्ति-अप्राप्ति में हर्ष-शोक करना, उनके आधार पर अपना मृल्यांकन करना, उनको स्थ के लिए बनाए रखने का प्रयास करना निरर्थक है। धन, धाम, धरा आदि वस्तुएं तो विनाशी हैं ही, शरीर भी नाशवान् ही है। अतः विवेकी जन इन विनाशी वस्तुओं व स्थितियों के संयोग-वियोग में हर्ष-शाक नहीं करते, सुख-दु:ख नहीं मानते, समभाव में रहते हैं। विनाशी वस्तुओं व स्थितियों के प्रभाव अपने पर न पड़ने देना ही ध्रुवचारी बनना है। ध्रुवचारी ही ध्रुवत्व व अमरत्व को प्राप्त करता है।

विज्ञान ने भी उत्पाद-व्यय-ध्रुव के सिद्धान्त को प्रस्तुत तो किया किन्तु उसे अभी तक मनोविज्ञान या जीवन के साथ नहीं जोड़ा गया है फलत: उससे मानव जाित को जो लाभ मिलना चािहण वह नहीं मिल पाया है। इसका कारण है अभी तक विज्ञान का क्षेत्र सीमित है। सीमित ज्ञान अधूरा या दोषमय होता है। दोष से दुःख उत्पन्न होता है। विज्ञान का लक्ष्य ज्ञान को सीमित रखने का नहीं है प्रत्युत् विस्तृत करने का है अतः जैसे-जैसे विज्ञान का क्षेत्र विस्तृत होता जायेगा और वह धर्म के निकट आता जायेगा। यही कारण है कि जैसे जैसे विज्ञान का विकास होता जा रहा है वैसे वैसे जैन दर्शन वे सिद्धान्तों में संनिहित सच्चाई का उद्घाटन होता जा रहा है।

# विज्ञान द्वारा स्वीकृत आगमिक सिद्धांत

- 1. ग्रागमों में कहा है कि शब्द (sound) जड़ मूर्तिमान् ग्रौर लोक के ग्रन्त तक प्रवाहित होने त्राला है, ग्राज के विज्ञान ने भी ग्रामोफोन ग्रौर रेडियो का ग्राविष्कार करके यह सिद्ध कर दिया है।
- 2. ग्राचारांग सूत्र में वनस्पति में जीवों का ग्रस्तित्व बताने के लिए निम्न लक्ष्मण दिए हैं। 'जाइधम्मयं' उत्पन्न होने वाला है, 'वृद्धिम्मयं' इसके शरीर में वृद्धि होती है, 'चित्तमंतय' चैतन्य है, 'छिन्नं मिलाइ' काटने पर सूख जाता है, 'ग्राहारगं' ग्राहार भी ग्रहण करता है, 'ग्रिणिच्चयं' 'ग्रासासयं' इसका शरीर भी ग्रनित्य ग्रीर ग्रशाश्वत है, 'चग्रोवचइयं' इसके शरीर में भी घट बढ़ होती रहती है। सुप्रसिद्ध वैज्ञानिक जगदीशचन्द्र वसु ने ग्रपने परीक्षणों द्वारा उपरोक्त सब लक्षण सिद्ध किए हैं जिसे समस्त वैज्ञानिक लोग मान चुके हैं।
  - 3. ग्रागमों ने समस्त द्रव्यों को ग्रनादि माना है। इसी वात को प्रसिद्ध प्राग्गीशास्त्रवेता J. B. S हॉल्डन ने भी माना है, वे कहते हैं कि मेरे विचार में जगत् की कोई ग्रादि नहीं है।
  - 4. जैन धर्म किसी को कर्ता हर्ता नहीं म.नता, इसे आज का विज्ञान भी स्वीकार करता है।
  - 5. शब्द, ज्योति, ताप श्रीर श्रातप को श्रागम ने पुद्गल कहा है जिसे विज्ञान ने भी मैंटर Matter के रूप में मान लिया है। श्रीर इसे भी स्वीकार किया है कि ये सब पुद्गल-द्रव्य के पर्याय-विरोप है।

- 6. प्रसिद्ध भूगर्भ-वैज्ञानिक फ्रांसिस अपनी सुप्रसिद्ध पुस्तक Ten years under earth में लिखते हैं कि मैंने पृथिवी के ऐसे- ऐसे रूप देखे हैं जिनसे पृथिवी में जीवत्व शक्ति प्रतोत होती है। अभी तक वे निश्चय पर नहीं पहूंच सके, परन्तु आगमों ने तो स्पष्ट कहा है कि पृथ्वीकाय में जीव है।
- 7. स्थानांग सूत्र 5, 2, 5 में ग्राता है कि स्त्री बिना संयोग के भी गुक्र पुद्गल ग्रह्गा कर गर्भवती हो सकती है। ग्राधुनिक विज्ञानवेताग्रों ने भी कृत्रिम गर्भाधान द्वारा इसे सिद्ध कर दिया है।
- 8, ग्रागम पदार्थ की ग्रनीश्वरता ग्रौर ग्रात्मा की ग्रजर-ग्रमरता वताते हैं, जिसे सुविख्यात वैज्ञानिक डाल्टन (Dolton) ने Low of conservation द्वारा सिद्ध कर दिखाया है। परन्तु ग्रात्मा की तह तक विज्ञान ग्रव तक नहीं पहुँच सका।
- 9. भगवान् महावीर के गर्भास्थानान्तरण को कई लोग ग्रसम्भव मानते हैं जिसे प्राणीशास्त्रवेता डॉ. चांग ने वोस्टन विश्व-विद्यालय जैव रसायनशाला में गर्भस्थानान्तरण परीक्षणों द्वारा सिद्ध किया है। ग्रमेरिकन हिरनी के गर्भवीज को एक ग्रंग्रेजी हिरनी के गर्भाशय में स्थानान्तरित करने में उन्हें सफलता भी मिली है।
- 10. ग्रागम कहते हैं कि द्रव्याधिकनय की ग्रपेक्षा न कोई द्रव्य घटता है न बढ़ता है जो रूपान्तर होता है वह उसका पर्याय है। वैज्ञानिक भी मानते हैं कि कोई पुद्गल (Matter ) नष्ट नहीं होता, केवल दूसरे रूप (Form) में बदल जाता है। वे लोग इसे Principle of Conservation of Mass and Energy कहते हैं।

- 11. ग्रागम मानते हैं कि पानी की एक बून्द में ग्रसंख्य जीव होते हैं। वैज्ञानिकों ने भी सूक्ष्मवीक्षण यन्त्र द्वारा पानी की एक बून्द में 36000 से भी ग्रधिक जीव देखे हैं ग्रौर यह भी मानते हैं कि बहुत से जीव ऐसे हैं जो सूक्ष्मवीक्षण यन्त्र द्वारा भी नहीं देखे जा सकते। देखो हाई निकोल की मिक्रोप्स बाई द मिलियन पैंनगिन द्वारा 1945 में प्रकाशित'।
- 12 भगवान् महावीर ने पुद्गल की ग्रपरिमेय शक्ति बताई है, जिसे ग्राज के विज्ञान ने 'एटमबम' 'ग्रणुबम' 'उद्जनवम' ग्रादि से सिद्ध कर दिखाया है।
- 13 जैनशास्त्रानुसार लोहे का सोने में परिवर्तन करना संम्भव है जिसे विज्ञान ने भी स्वीकार किया है कि सोने के एक परमाणु में 79 प्रोट्रोन्स (Protrons) ग्रौर लोहे के परमाणु में 36 प्रोट्रोन्स होते हैं, यदि दोनों की संख्या किसी प्रकार सम कर दी जाय तो वह सोने का परमाणु हो सकता है।
- 14 ध्यान श्रीर योगसंबंधी सिद्धान्त के लिए डा. ग्रे वाल्टर की The living brain नामक पुस्तक देखें।
- 15 प्रसिद्ध वैज्ञानिक ग्रास्टाइनका 'थ्योरी ग्रॉफ रिलेटिविटी, स्याद्वादसे बहुत सा साम्य रखता है।
- 16 विज्ञान ने जीव, पुर्गल, श्राकाश (Space), काल (Time) श्रीर धर्मास्तिकायको भी 'ईथर' के रूप में माना है।
- 17 ज्ञागम कहते हैं कि परमाणु पुद्गल कभी स्थिर जीर कभी यल रहता है। वंज्ञानिकों ने भी 'हाईड्रोजन' के एलेक्ट्रोन को बाहिर और भीतर के वृत्तमें अनिस्थित काल तक चल विचल होते देखा है।

- 6. प्रसिद्ध भृगर्भ-वैज्ञानिक फांसिस ग्रपनी सुप्रसिद्ध पुस्तक Ten years under earth में लिखते हैं कि मैंने पृथिवी के ऐसे- ऐसे रूप देखे हैं जिनसे पृथिवी में जीवत्व शक्ति प्रतीत होती है। ग्रभी तक वे निश्चय पर नहीं पहूंच सके, परन्तु ग्रागमों ने तो स्पष्ट कहा है कि पृथ्वीकाय में जीव है।
- 7. स्थानांग सूत्र 5, 2, 5 में ग्राता है कि स्त्री बिना संयोग के भी गुक्र पुद्गल ग्रह्गा कर गर्भवती हो सकती है। ग्राधुनिक विज्ञानवेताग्रों ने भी कृत्रिम गर्भाधान द्वारा इसे सिद्ध कर दिया है।
- 8, ग्रागम पदार्थ की ग्रनीश्वरता ग्रौर ग्रात्मा की ग्रजर-ग्रमरता वताते हैं, जिसे सुविख्यात वैज्ञानिक डाल्टन (Dolton) ने Low of conservation द्वारा सिद्ध कर दिखाया है। परन्तु ग्रात्मा की तह तक विज्ञान ग्रब तक नहीं पहुँच सका।
- 9. भगवान् महावीर के गर्भास्थानान्तरएा को कई लोग ग्रसम्भव मानते हैं जिसे प्रािणीशास्त्रवेता डॉ. चांग ने बोस्टन विश्व-विद्यालय जैव रसायनशाला में गर्भस्थानान्तरएा परीक्षणों द्वारा सिद्ध किया है। ग्रमेरिकन हिरनी के गर्भवीज को एक ग्रंग्रेजी हिरनी के गर्भाशय में स्थानान्तरित करने में उन्हें सफलता भी मिली है।
- 10. ग्रागम कहते हैं कि द्रव्याधिकनय की ग्रपेक्षा न कोई द्रव्य घटता है न बढ़ता है जो रूपान्तर होता है वह उसका पर्याय है। वैज्ञानिक भी मानते हैं कि कोई पुद्गल (Matter) नष्ट नहीं होता, केवल दूसरे रूप (Form) में बदल जाता है। वे लोग इसे Principle of Conservation of Mass and Energy कहते हैं।

- 11. ग्रागम मानते हैं कि पानी की एक वून्द में ग्रसंख्य जीव होते हैं। वैज्ञानिकों ने भी सूक्ष्मवीक्षण यन्त्र द्वारा पानी की एक वून्द में 36000 से भी ग्रधिक जीव देखे हैं ग्रौर यह भी मानते हैं कि वहुत से जीव ऐसे हैं जो सूक्ष्मवीक्षण यन्त्र द्वारा भी नहीं देखे जा सकते। देखो हाई निकोल की मिक्नोप्स वाई द मिलियन पेंनगिन द्वारा 1945 में प्रकाशित'।
  - 12 भगवान् महावीर ने पुद्गल की ग्रपरिमेय शक्ति वताई है, जिसे ग्राज के विज्ञान ने 'एटमवम' 'ग्रणुवम' 'उद्जनवम' ग्रादि से सिद्ध कर दिखाया है।
    - 13 जैनशास्त्रानुसार लोहे का सोने में परिवर्तन करना संम्भव है जिसे विज्ञान ने भी स्वीकार किया है कि सोने के एक परमाणु में 79 प्रोट्रोन्स (Protrons) ग्रीर लोहे के परमाणु में 36 प्रोट्रोन्स होते हैं, यदि दोनों की संख्या किसी प्रकार सम कर दी जाय तो वह सोने का परमाणु हो सकता है।
      - 14 ध्यान श्रीर योगसंबंधी सिद्धान्त के लिए डा. ग्रे वाल्टर की The living brain नामक पुस्तक देखें।
      - 15 प्रसिद्ध वैज्ञानिक श्रास्टाइनका 'थ्योरी श्रॉफ रिलेटिविटी, स्याद्वादसे यहुत सा साम्य रखता है।
      - 16 विज्ञान ने जीव, पुद्गल, आकाश (Space), काल (Time) और धर्मास्तिकायको भी 'ईथर' के रूप में माना है।
      - 17 ज्ञागम कहते हैं कि परमाणु पुद्गल कभी स्थिर ग्रीर कभी चल रहता है। वंज्ञानिकों ने भी 'हाईड्रोजन' के एलेक्ट्रोन को बाहिर ग्रीर भीतर के वृत्तमें ग्रनिश्चित काल तक चल विचल होते देखा है।

18 ग्रागामों में परमाणु ग्रनन्त प्रकार के ग्रीर ग्रत्यन्त सूक्ष्म कहे हैं. वैज्ञानिक ग्रनन्तता तक तो नहीं पहुँच सके फिर भी उन्होंने 14 प्राइमरी पारटीकलस् माने हैं। ग्रीर वे यह स्वीकार करते हैं कि Primary Particles इतने सूक्ष्म हैं कि उनमें से कइयों को वे महाशक्तिशाली यंत्रों द्वारा भी नहीं देख सके।

19 जीवों का उत्पत्ति स्थान मृत शरीर (अन्तरमुहूर्त के बाद) जीवित प्राग्गी का अंग और पुद्गल भी हो सकता है ऐसा जैन शास्त्र मानते हैं। जिसे किसी अपेक्षा से चौथी हाइपोथिसिस ( Hypothesis IV ) द्वारा वैज्ञानिकों ने भी स्वीकार किया है।

20 शास्त्रों में विश्ति अवगाहना ग्रादि को कई लोग ग्रसंभव मानते हैं, उन्हें 10 जनवरी 1945 के संडे स्टेण्डर्ड में रेडिएशन के वारे में फ्रेंक चेलेंजर द्वारा लिखित लेख देखना चाहिए। रेडिएशन से प्रतिवर्ष सवा इंच के हिसाब से उंचाई में वृद्धि वताई है। यदि ग्रवस्पिणी के छठे ग्रारे का मनुष्य उत्सिप्णी के सुषमा काल तक जिमका ग्रंतर 10 कोडाकोड़ी सागरोपम होता है तीन गाऊ की ग्रवगाहना वाला हो तो कोई ग्राश्चर्य नहीं। ग्रागम मानते हैं कि मनुष्य के संस्थान, संहनन, ग्रायुष्य, ग्रवगाहना, भूमि के वर्णा, गंध, रस, स्पर्श ग्रादि में ग्रवसिप्णी काल में ह्रास ग्रीर उत्सिप्णी काल में कमशः वृद्धि होती है। इसके लिए मार्टिनिज द्वारा लिखित 'विचित्र' रेडिएशन एवं उनका ग्राश्चर्यकारक प्रभाव, नामक लेख देखें।

(नोट) ऐसे ग्रनेक तथ्य हैं जिनको विज्ञान ने स्वीकार किया है। ग्रीर कई तथ्यों तक तो वह ग्रभी पहुंच भी नहीं सका है। सच है कहां जड़वादी विज्ञान ग्रीर कहां ग्रव्यात्मवादी ग्रागम! दोनों में जमीन ग्रासमान का ग्रंतर है।

# अहिंसा का सूच्म विवेचन

ग्रहिंसा का सूक्ष्म विवेचन जितना जैन धर्म में है उतना ग्रन्यत्र कहीं नहीं मिलता। ग्रहिंसा की साधना से ही भारतवर्ष को स्वतंत्रता प्राप्त हुई है, जिसे देखकर शनै: शनै: ग्राज की दुनिया उसकी ग्रोर ग्राकपित होकर प्रगतिशील हो रही है। जैन धर्म मानता है कि "सब्वे जीवा पियाउया " "सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मिरिज्जिं ।" Live and let live. Not Killing is Living. इसके ग्रतिरिक्त जैन धर्म, सत्य, ग्रचौर्य ब्रह्मचर्य, ग्रपरिग्रह, संयम, तप ग्रीर त्याग पर भी पूरा पूरा भार देता है।

जैन धर्म सैडान्तिक दृष्टि से जातिवाद श्रीर छूतछात को नहीं मानता "कम्मुगा वंभगो होइ, कम्मुगा होइ खत्तिश्रो ।।" श्रर्थात् त्राह्मण, क्षत्रिय श्रादि सब कर्मानुसार है जन्म से नहीं। हरिकेश मुनि जैसे शुद्रजातीय भी देवों के पूजनीय थे।

स्त्री के समानाधिकार — चतुर्विध संघ में जहां साधु श्रीर श्रावक का स्थान है वहां साघ्वी श्रीर श्राविका का भी । चंदनवाला श्रादि कई महासतियों ने मुक्ति प्राप्त की है ।

जैनागमों में विश्वित गरातंत्र के ब्राधार पर ही ब्राजके गरातंत्र की उत्पत्ति हुई है।

ज्ञान श्रीर किया — जैन धर्म 'ज्ञानिकयाभ्यां मोक्षः' श्रथीत् ज्ञान के हारा वस्तु का तथ्य जानकर उसी भांति श्राचरण् (किया) हारा मोक्ष मानता है।

धागम कहते हैं कि 'जे कम्मे मूरा ते धम्मे मूरा'—जो कर्मजूर होते हैं वे ही धर्मशूर होते हैं। वाह्य युद्ध का निषेध—'अप्पारामेव जुज्भाहि, किं ते जुज्भेण वज्भमो। अप्पारामेव अप्पारा, जइता सुहमेहए।।' वाहरी युद्धों से कुछ न होगा। आंतरिक युद्ध करके आंतरिक शत्रुओं पर विजय पाओ तव ही सच्चे सुख की प्राप्ति होगी। इसी प्रकार जैन धर्म आत्म-दमन पर ही जोर देता है—'अप्पा चेव दमेयव्वो, अप्पा हु खलु दुद्दमो। अप्पा दतो सुही होई, अस्सि लोए परत्थ य।।'

कर्म सिद्धान्त—जैन धर्म में ग्राठ कर्म माने हैं। ज्ञानावरणीय ( यह जीव के ज्ञान पर ग्रावरणारूप है जैसे वादल सूर्य को ढक लेता है ), दर्शनावरणीय ( जो जीव की दर्शन शक्ति को ढंकता है जैसे दर्बान किसी को राजा से मिलने में विघ्न कराता है), वेदनीय (जो सुख दु:ख का ग्रनुभव करता है, सातावेदनीय शहदिलप्त तलवार के समान ग्रीर ग्रसातावेदनीय विपिलप्त खड़्न के समान है ), मोहनीय ( यह ग्रात्मा के स्वरुप को भुलाता है जैसे दारू पीने वाला ग्रपना भान भूल जाता है ), ग्रायुकमं ( वंदीगृह में वंदी के समान यह जीव को नाना गितयों में रोके रखता है ), नामकमं ( भिन्न भिन्न गित्रयों में उत्पन्न करता है चित्रकार ग्रीर चित्र के सहश ), गोत्रकमं ( यह ऊच ग्रौर नीच ग्रवस्था का भेद करता है कुम्हार ग्रौर उसके वर्तन की तरह ), ग्रन्तरायकमं ( यह कर्म जीव को दान, लाभ, भोग उप-भोग ग्रौर शक्ति से वंचित रखता है ):

दो प्रकार का धर्म— जैन धर्म में धर्म के दो साधक वताए हैं, साधु ग्रीर श्रावक । साधु ग्रहिंसा, सत्य, ग्रचीर्य, ब्रह्मचर्य ग्रीर ग्रपरि-ग्रह का मांगोपांग पूर्णतया पालन करता है तब श्रावक इनकी मर्यादा करना है। इसके ग्रतिरिक्त तीन गुरावत ग्रीर चार शिक्षावतों का पालन करता है।

नदत्तत्व – जीव, ग्रजीव, पुण्य, पाप, ग्रास्त्रव ( कर्म प्रकृति के

ग्राने का नागें ) संवर ( कर्म प्रकृति का ग्रात्मा में ग्रांने से रोकता ) निर्जरा (वारह प्रकार के तप से कर्मरूप रज को ग्रात्मा से पृथक् करना ), वंध ( कर्म प्रकृति का ग्रात्मा में दूध ग्रौर पानी की तरह मिलना ), मोक्ष ( कर्मप्रकृति से तीनों उपायों से ग्रात्मा का मोक्ष होना ) ये नव तत्व हैं। यदि इस संवध में कुछ विशेष जानना हो तो जिज्ञामु 'नवपदार्थ ज्ञानसागर, का ग्रवलोकन करें।

जैन साहित्य - जैनों की संख्या कम होते हुए भी उनका साहित्य विशालतम है। ग्रथंमागधी सस्कृत, प्राकृत, ग्रपभंश. हिंदी गुजराती, राजस्थानी ग्रादि भाषाग्रों में उनके ग्रनेक ग्रंथ पाए जाते है, इसके ग्रतिरक्त व्याकरण न्याय, काव्य, कोप छंद, ज्योतिष, मामुद्रिक योग, स्वरशास्त्र, वैद्यक ग्रादि के ग्रंथ भो पुष्कल प्रमाण में उपलब्ध है:

जंन साहित्य में ग्रागमों का स्थान सर्दोच्च है। ग्रागम सिद्धान्त शास्त्र ग्रीर सूत्र एक ही बात है। सूत्र की पद्धति कुछ बोद्धों में है जंसे मुत्तानिपात्त, पायासीसुत्त ग्रादि। हिंदुग्रों में व्याकरण ग्रीर न्याय ग्रादि ग्रंथ सूत्रबद्ध ही हैं। जैनागम तो सबके सब सूत्ररूप हैं ही।

हिंसा का प्रतिपक्ष ग्रहिंसा है उक्त परिभाषा ग्रहिंसा की निषे-धारमक परिभाषा है। निषेधारमक ग्रहिंसा हमारे जीवन के समग्र-पहलुग्रों का स्पर्श नहीं करती है, वह तो केवल बाह्य बनकर रह जाती है। ग्रीर यह भी तथ्य मुस्पष्ट हैं कि ग्राध्यारिमक का जन्म स्थल नो ज्ञान्तरिक-भावों में है। हिंसा नहीं करना यह ग्रहिंसा का गरीर प्रात्मा नहीं है, किसी भी जीव के प्रात्मों का हनन नहीं करना यह एिएकोस्म ग्रहिंसा के सम्बन्ध में रहन हण्डिकोस्म हैं। लेकिन इस तथ्य को स्वीकार कर जेना नितान्त भ्रामक होगा कि जैन

#### विचारणा ग्रहिंसा की इस स्थूल दृष्टि तक सीमित रही।

यह सच है कि जैन-ग्राचार दर्शन का केन्द्रीय तत्त्व ग्रीहंसा है ग्रीर वह शाब्दिक रूप में नकारात्मक नहीं है, उसकी छेकिन ग्रनु-भूति है, वह वास्तव में नकारात्मक ही है, उसकी ग्रनुभूति सर्वदा ही विधायक रही है। सर्व ग्रात्मभाव करूगा तथा मैत्री की विधायक ग्रनुभूतियों में ग्रीहंसा की निर्मल धारा प्रवाहित हुई है। ग्रीहंसा कियात्मक भी है, ग्रीर सत्तात्मक भी। वह हमारी ग्रात्मा की एक ग्रवस्था विशेष है। ग्रात्मा की प्रमत्त ग्रवस्था ही हिंसा है, ग्रीहंसा नहीं ग्रीर ग्रात्मा की ग्रप्रमत्त ग्रवस्था ग्रीहंसा है, हिंसा कदापि नहीं।

इस सन्दर्भ में एक सन्दर्भ है जो अहिंसा और हिंसा के भेद को स्पष्टतया वताता है। पारमाथिक दृष्टिको एा से आतमा ही हिंसा है और आतमा ही अहिंसा है प्रमत्त आत्मा हिंसक है और अप्रमत्त आत्मा अहिंसक है।

वस्तुतः ग्रात्मा की ग्रप्रमत्ता ग्रवस्था को ग्रहिसा कहते हैं ग्रौर ग्रात्मा की प्रमत्ता दशा हिंसा की ग्रवस्था है।

ग्रहिंसा जैन संस्कृति के ग्राचार ग्रीर विचार का प्रमुख केन्द्र है, यदि यह भी कह दिया जाय तो सर्वथा संगत होगा कि ग्रहिंसा वह धूरि है जिस पर जैनाचार की विधि घूमती है। जैन श्रमण संस्कृति में ग्रहिंसा के विषय में जितना विशद विश्लेपण हुग्रा है उतना विश्व की किसों भी संस्कृति में नहीं हो सका। श्रमण संकृति की प्रत्येक किया ग्रहिंसा मूलक हैं। उस के कण-कण में ग्रहिंसा की भव्य भादना परिज्यात है। खान-पान रहन-सहन वोल-चाल ग्रादि सभी में ग्रहिंसा का स्वर मुखरित हुग्रा है।

श्रमग्। संस्कृति के पास यदि कोई अनमोल निधि है तो वह

है-ग्रहिंसा। यदि उसके पास सभी कुछ है ग्रौर वह ग्रक्षय निधि नहीं है तो कुछ भी नहीं है।

ग्राचार-विषयक ग्रहिंसा का परम उत्कर्ष श्रमण संस्कृति में निहारा जा सकता है, इसके ग्रितिरक्त वह उत्कर्ष कहीं भी दृष्टि— गोचर नहीं होता है।

श्रिंहसा के उत्कर्ष-वर्णन में वताया गया है कि श्रिंहसा के समान दूसरा धर्म नहीं है। जानी होने का सार यही हैं कि हिंसा न करे। श्रिंहसा ही समग्र धर्म का सार है; इसे सदैव स्मरण करना चाहिए सभी प्राणियों के प्रति संयम में श्रिंहसा के सर्व श्रेष्ठ होने से प्रभु महावीर ने इसकी प्रथम स्थान पर कहा है। सभी नैतिक नियम श्रीर मर्यादाएं इसके ग्रन्तर्गत है। ग्राचार के नियमों के दूसरे रूप जैसे ग्रसत्य भाषण न करना, चोरी नहीं करना ग्रादि तो जन-सामान्य को सरलता पूर्वक समभाने के लिए भिन्न-भिन्न नामों से कहे जा सकते हैं; वे सभी श्रिंहसा के ही विभिन्न पहलु हैं।

जैन ग्राचार-दर्शन में ग्रहिंसा यह ग्राधार वाक्य है, जिसके हारा ग्राचार के सभी नियम निर्गमित होते हैं। इस सन्दर्भ में एक महत्त्वपूर्ण उल्लेख प्राप्त होता है। ग्रहिंसा सब श्रावकों का हृदय है, सब शास्त्रों का उत्पत्ति स्थान है।

जैसे सांस्य दर्शन का मूल प्रकृति श्रीर पुरुष का विवेकवाद है, बोह दर्शन का केन्द्र विन्दु विज्ञानवाद श्रीर शूरयवाद है, देदान्त दर्शन का चिन्तन शह तपाद श्रीर मायावाद है, वैसे ही जैन-श्रमण संस्कृति का मुख श्राधार शहिसा श्रीर श्रनेकान्तवाद है।

हमे यह तथ्य अवस्य स्वीकार कर लेना चाहिये कि अहिंसा के

#### विषय में बौद्ध धर्म में भी पर्याप्त मात्रा में लिखा है।

वौद्ध दर्शन के दस शीलों में ग्रहिंसा को प्रथम स्थान दिया है। चतु: शतक में यह भी वर्णन मिलता है कि तथागत ने संक्षेप में केवल 'ग्रहिंसा' उक्त तीन ग्रक्षरों में धर्म का प्रतिपादन किया है। हिंसा ग्रनार्यकर्म है। जो प्राणियों की हिंसा करता है वह ग्रार्य नहीं होता, समस्त प्राणियों के प्रति ग्रहिंसा का पालन करने वाला ही ग्रार्य कहलाता है।

हिंसा का ग्रर्थ केवल शारीरिक हिंसा ही नहीं है, उसका व्यापक ग्रर्थ है मन ग्रीर वचन से किसी को पीड़ा पहुँचाना भी हिंसा है।

जैन संस्कृति ने प्राग्गी की जो परिभाषा की है वह मनुष्य ग्रौर पशु तक परिसीमित नहीं है। प्रत्युत उसकी परिधि में एकेन्द्रिय प्राग्गी से लेकर पंचेन्द्रिय प्राग्गी भी सम्मिलित है।

ग्रहिंसा के विषय में सर्वाधिक प्रवल युक्ति यह है कि सभी जीना चाहते हैं, कोई भी मरना नहीं चाहता ! ग्रत: किसी भी प्राणी का हनन मत करो ।

वस्तु स्थिति यह है कि जैसे हमें अपना जीवन प्रिय है, मरण अप्रिय है, सुख प्रिय है दुःख प्रिय नहीं है। अनुक्ल अत्यधिक प्रिय है और प्रतिकूलता अप्रिय है। लाभ प्रिय है अलाभ अप्रिय है। मृदुता प्रिय है तो कठोरता अप्रिय, स्वतन्त्रता प्रिय है, परतन्त्रता अप्रिय है; उसी प्रकार दूसरे प्राणियों को भी जीवन आदि प्रिय हैं, मरण आदि अप्रिय हैं।

यह जो दिव्य भावना है वह ग्रहिंसा का मूल ग्राधार है, ग्रात्मीपम्य की निर्मल दृष्टि है। प्रत्येक ग्रात्मा तत्त्वतः समान है। ग्रतः मन वचन ग्रीर काया इन तीनों से किसी भी प्राणी को कष्ट— पीड़ा पहुंचाना हिंसा है, ग्रौर किसी को पीड़ित-दुःखित न करना पूर्ण ग्रहिसा है।

# धार्मिक-शिक्षण : जीवन-माधुर्य

लेखक - श्री नरेन्द्र एस. कामदार

धार्मिक शिक्षरा भव भवका भाता है, मनुष्य के कल्यारा, श्रात्मउन्नति श्रीर घ्येय सिद्धि का यही मंगलमय मार्ग है।

माता-पिता ग्रपनी सन्तानों को धर्म के मंगलमय जीवन में संलग्न करने का कर्त्तव्य पूर्ण नहीं करेंगे तो इतिहास उन्हें कभी क्षमा नहीं करेगा।

> दुर्लभ मानव देह जो, सार्थक करवो होय। तो धार्मिक शिक्षरण विना, करि न शके कोय।।

धार्मिक शिक्षण् ग्रौर संस्कार मनुष्य को सिर्फ एक ही भव में नहीं परन्तु भव भव में उपयोगी होता है। विनयः नम्रता सौजन्य ये सब उच्च संस्कार मनुष्य जीवन की प्रगति के सोपान हैं ग्रौर इन से ही मानव जावन देदोप्यमान् होता है।

जिस प्रकार छोटे पौधे को जिस ग्रोर मोड़ना चाईं मोड़ सकते हैं लेकिन बड़ा होने पर उसको मोड़ना दुष्कर है। उसी प्रकार छोटे छोटे वालक-वालिकाग्रों में वाल्यावस्था से ही धर्म संस्कारों का सिचन करना प्रत्येक माता-पिता का परम पिवत्र कर्ताव्य है। केवल जन्म देने मान्न में हो कर्ताव्य की इतिश्री नहीं होती लेकिन उन में पित्र संस्कारों को उत्पन्न करना भी परम ग्राव-ध्यक है। श्री सुधर्म प्रचार मण्डल बालक बालिकाश्रों में धर्मिक संस्कारों को श्रंकुरित करने के लिए समय-समय पर शिविरों का श्रायोजन तथा पाठशालाश्रों की स्थापना करवाने के लिए प्रेरणा दे रहा है तथा पाठशालाश्रों में नि:शुल्क साहित्य वितरित करके समाज की सुन्दर सेवा कर रहा है। श्रतः मण्डल की इन सुन्दर प्रवृतियों में तन, मन, धन से सहयोग प्रदान कर प्रवृतियों को श्रागे वढ़ाने में सहायक बनेंगे, ऐसी मेरी श्राप सबको हार्दिक विनती है।

त्राज के इस वैज्ञानिक युग में प्रलोभन की ग्रनेक सामग्रियां उपलब्ध हैं। सिनेमा, नाटक मौजशौक, ग्रनेक प्रकार के खान पान ग्रादि से ग्राज का वातावरणा ग्रत्यन्त दूषित वन चुका है। ऐसी विषम परिस्थिति से माता पिता ग्रपनी सन्तानों को बचाकर धर्म के मंगलमय जीवन में संलग्न करने का कर्ताव्य पूर्ण नहीं करेंगे तो इतिहास उन्हें कभी क्षमा नहीं करेगा।

श्रपने सन्निकट स्थानों पर चल रही धार्मिक पाठशालाश्रों में श्रपने वालकों की श्रवश्य भेजने के लिए हम श्रापसे श्रनुरोध करते हैं।

यदि ग्रलौकिक ग्रानन्द प्राप्त करना चाहते हो तो जिसका ग्रवलम्बन करने से तुम्हारे प्रति कोधी शान्त हो जाता है, शत्र मित्र वन जाता है, महामूर्ख नम्रता धारण कर लेता हैं, धनबान् भी धन-मद रहित हो जाता है, ऐसे देवों द्वारा मान्य ग्रौर कल्पवृक्ष के समान सकल ग्रभीण्टों को सिद्ध करने वाली शान्ति को प्राप्त करो।



# वेद रचना काल से पहले जैन धर्म था तैन धर्म की प्राचीनता पर कुछ विद्वानों की सम्मतियां—

डॉ. राधा कृष्णन ने लिखा हैं - ''यह कहना किंचित् मात्र भी ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी कि वेद रचना काल से पहले भी जैन धर्म ग्रवश्य था।'' (ग्रात्म ज्ञान प्रवेशिका से)

लोकमान्य गंगाधर तिलक - "ग्रन्थों तथा सामाजिक व्याख्-यानों से जाना जाता है कि जैन धर्म ग्रनादि है। यह विषय निर्विवाद ग्रीर मतभेद रहित है तथा इस संबंध में इतिहास के हढ़ प्रमाण हैं।"

प्रसिद्ध इतिहास वेता डा. हर्मन जेकोवी जर्मनी— ''मैं इस निणंय पर ग्रा गया हूं कि जैन धर्म ग्रत्यन्त प्राचीन ग्रीर दूसरों से पृथक एक स्वतंत्र धर्म हैं । इस लिए भारत वर्ष का प्राचीन तत्व ज्ञान ग्रीर धार्मिक जीवन जानने के लिए यह ग्रत्यन्त उपयोगी है।"

महामहो, सत्य संप्रदायाचार्य स्वामी राम मिश्र जी शास्त्री प्रोफेसर संस्कृत कालेज बनारस— "जैन मत तब से प्रचलित हुया है जब से संसार में सृष्टि का ग्रारंभ हुग्रा है। मुक्ते तो इसमें किसी भी प्रकार का उच्च नहीं है कि जैन दर्शन वेदान्त ग्रादि दर्शनों से भी पूर्व का है।"

इन प्रमाणों से सिद्ध होता है कि जैन धर्म का प्रचार ग्रादि मृष्टि के अनन्तर देवामुर संग्राम से पूर्व ही भलोभांति हो चुका था। इसी धर्म का उपदेश दक्षिणात्य एवं नर्मदा तटवासी श्रमुरों को प्राप्त हुआ छोर वे हिंसा से विरत हुए। सबसे प्राचीन ऋग्देव में भी भ. ऋषभदेव का उल्लेख अनेक स्थलों पर मिलता है। (देवें जैन धर्म का मौलिक इतिहास भा. 2 पृ. 57 पू. आ. श्री हस्तीमलजी म. सा. कृत) किन्तु टीकाकारों ने समुदाय व्यामोह से अर्थ में परिवर्तन कर दिए। ऐसा लगता है, जिससे अनेक स्थल तो विवादास्पद हो गए हैं। यदि विद्वान् पाठक निष्पक्ष वृत्ति से इन ऋचाओं का अध्ययन करें तो स्पष्ट हो जाता है कि वे भ. ऋषभदेव के संबंध में ही कहै गये हैं। उदाहरणार्थं ऋग्वेद 2/34/2 में वैदिक ऋषि भक्ति भावना में विभोर हो ऋषभ देव को स्तुति करता हुआ कहता है—

"हे ग्रात्मदृष्टा प्रभो ! परम सुख पाने के लिए मैं तेरी शरण में ग्राना चाहता हूं, क्यों कि तेरा उपदेश ग्रौर तेरी वाणी शक्तिशाली है। उनकों में ग्रवधारण करता हूं। हे प्रभो ! सभी मनुष्यों ग्रौर देवों में तुम्हो पहिले पहिल पूर्वायाम (पूर्वगत ज्ञान के प्रतिपादक) हो।"

प्रख्यात इतिहास वेता डा. हर्मन जेकोबी ने भी प्रथम तीर्थकर ऋषभदेव को ही जैन धर्म का संस्थापक मानने में ऐतिहासिक सत्य की संभावना स्वीकार की है (इण्ड. एण्ड जिल्द ए. पृ. 163) इसी तरह डा. राधाकृष्ण, डा. स्टीवेन्सन ग्रीर जय चन्द्र विद्यालं-कार प्रभृति ग्रादि ग्रनेक विज्ञ इतिहास कारों का भी यही ग्रभी मत रहा है।

#### भ. ऋषभ के पुत्र भरत के नाम पर भारत वर्ष

स्वयंभू व मनु की संतान परंपरा की पांचवी पीढ़ी ऋषभ पुत्र, तेजस्वी, प्रतापी चकवर्ती भरत के नाम पर जंबुद्वीप के हिम वर्गा राज्य को भारत वर्ष की संज्ञा प्राप्त हुई । विष्णु पुराण (2, 1, 31) वायु पुराण (33, 52,) लिंग पुराण (1, 47, 23,), ब्रह्माण्ड पुराण (14, 5, 62) ग्रग्नि पुराण (107, 11-12) भागवत पुराण (5 49,) स्कंध पुराण (कामा खंड 37, 57,) मार्कण्डेय पुराण (50, 41, में यह तथ्य सुस्पष्ट रूप से उल्लिखित है। भरत के नो भाई भिन्न भिन्न देशों के राजा हुए तथा इक्यासी भाई नाना ब्राह्मण जातियों के प्रवर्तक हुए। पिता की तरह भरत भी ग्रंत में राज्य त्याग मुनि हुए तो उनके नो भाई भी वातरशन श्रमण मुनि हो गए ऐसा उल्लेख है।

उपरोक्त प्रकार से विग्ति तथ्यों पर विचार करने से यह मुस्पष्ट है कि जैन धर्म विश्व के सभी धर्मों में प्राचीनतम है भगवान् महावीर से पूर्व का कुछ इतिहास भी ग्रव प्रकाश में ग्राया है जिसके ग्राधार से एवं पुरा प्रमाणों से यह तो सभी ने स्वीकार किया है कि भगवान् महावीर से 250 वर्ष पूर्व तीर्थंकर पार्श्वनाथ हुए थे। पूर्वी भारत में पारस वंशी नाथ सम्प्रदाय हैं जो सदियों वाद निवृत होकर कवींर पंथी सम्प्रदाय के रूप में प्रसिद्ध हुई। इसी तरह नाथ सम्प्रदाय में भी पारस वंशी के समान नीम नाथ सम्प्रदाय भी मोरठ में प्रचलित है जो सम्भवतः वाइसवें तीर्थंकर नेमिनाथ से सम्बन्धित जान पड़ता है।

ईसा पूर्व ग्राठवीं सदी के पहिले का इतिहास ग्रभी उपलब्ध नहीं होता जिससे इस प्राचीन जैन धर्म का इतिहास ग्रभी भी बहुत मुद्द ग्रन्धकार में हैं, फिर वेदों, पुरागों व श्रन्य प्राचीन ग्रन्थों से मप्रमागा सिद्ध होता है कि सृष्टि के ग्रादि काल से जब से मानव समाज की रचना हुई जैन धर्म तभी से श्रस्तित्व में रहा है। ग्रभी विज्ञान का विकास हो रहा है जिससे श्रनेक ऐतिहासिक तथ्य भी सामने जा रहे हैं। ऐसी सम्भावना बढ़ती जा रही है कि विकसित विज्ञान के साधनों के माध्यम से हम एक दिन पाषाण युग और उससे पूर्व के आदिम युग के इतिहास एवं संस्कृति का परिज्ञान भी कर सकें। यदि ऐसा हुआ तो निद्चित रूप से जैन धर्म के प्राचीनतम इतिहास के साथ उसके तत्कालीन स्वरूप एवं संस्कृति को भी अधिक स्पष्ट रूप से जान सकेंगे।

### सिद्धांतो के स्वाध्याय के बिना ग्रांखें नहीं खुल सकती

( तर्ज :--जरा सामने तो ग्राग्रो छलिये.... )

जरा ज्ञान की ग्रांखें खोलो ! ग्रांखें मीचके सोने में क्या सार है। ज्ञानी वनते हैं ग्रन्त परमात्मा, इस ग्रात्मा का ज्ञान ही ग्राधार है। ।। घ्रव।।

चक्कर चौरासी में कितने लगाये, गिनती न उनकी हो सकती। आगे लगाने कितने पड़ेंगे, गिनती न उनकी भी हो सकती। मोह, माया का कारोबार है, बिना ज्ञान के न बेड़ा पार है।। जानो ।। 1।।

हरएक रोग के डॉक्टर जगत में, ग्राला से ग्राला पाते हैं। लेकिन ग्रज्ञान की हरने बीमारी, डॉक्टर नजर नहीं ग्राते हैं। यदि हें तो सुगुरु गुएाधार हैं, करते फिरते जो पर उपकार हैं।। जानी....। 2।।

शास्त्रों के माफिक श्रसली दवाई. वनाकर दयालु देते हैं। जन्मों के रोग की करते सफाई, पाई न फीस फिर लेते हैं। मांका फिर-फिरके यह दुश्वार है, लेलो-लेलो दवा सुखकार हैं।। जानी....। 3।।

वन जाग्रो ! ज्ञानी ग्रावागमन से, छुड्डी तुम्हें मिल जायेगी।
मुक्तिमहल ये मौजें करोगे, विपदा न पास कभी ग्रायेगी।
सच्चे ये धन के विचार हैं, ज्ञान भव जल से तारणहार है।।
ज्ञानी ।। 4।।

# स्थित कल्प के १० भेद

वालब्रह्मचारी जैनाचार्य पू॰ श्री ग्रमोलक ऋषिजी महाराज ने जैन सिद्धान्तों के मर्म को प्रकट करने वाले विपुल साहित्य का निर्माण किया। जैन साहित्य में 32 ग्रागमों का हिन्दी ग्रनुवाद सर्व प्रथम ग्रापने किया। इन्हीं ग्रागमों में भगवती सूत्र शतक 25 वा उद्देश्य 6 ठे में 10 कल्प साधु साध्वियों के ग्राचरण करने योग्य वताते हैं।

1. ग्रचेल कल्प: — वस्त्र सफेद रंग का, कम कीमत का, 72 हाथ प्रमाण साधु के लिए, 96 हाथ प्रमाण साध्वी के लिए (प्रति हाथ सम चौरस)

विभूषावतियं भिवसूं कम्मं वंधई चिक्करां। ससारसायरे घोरे जेरां पडई दुरूत्तरे॥

कपहें धोते समय साबुन, सोडा, लाल बुरुज, टिनापोल का प्रयोग नहीं करे। राजेन्द्र कोप भाग 7 पृष्ठ 1147 में राजेन्द्र सूरी-प्यरजी साफ लिखते हैं: — जो साबुन सोडा वापरते हैं वे ढीला पासत्यां हैं। दगवं कालिक सूत्र प्रध्ययन 6 गाया नं. 15 'जो साधु गृहरूप के घनंन में आहार वापरता है वह चिरत्र धर्म में भूष्ट हो जाता है। समकित के 67 दोल में ने साधु मुनिराज के मलिन बस्त्र यो पंत्र कर पृष्ण करे नो समकित में दोप आवे।

- 2. श्रीह शिक कल्प:—जिस साधु के उद्देश्य से वनाया हुशा श्राहार पानी, वस्त्र, पात्र, मकान श्रादि वही साधु लेवे तो श्राधाकर्मी दोष श्रीर जिस साधु के उद्देश्य से वनाया हुश्रा श्राहार पानी, वस्त्र, पात्र, मकान दूसरा साधु लेवे तो श्रीह शिक दोष।
- 3. राजिपण्ड कल्पः राजा, महाराजा, मिनिस्टर ग्रन्य महोत्सव या सामूहिक बहुत जनों का जहां भोजन हो वहां साधु मुनिराज नहीं जावे तथा भोजन करने के बाद में जावे तो मादक पदार्थ नहीं लेवे।
- 4. ज्ञायातर कल्पः जिसके मकान में साधु ठहरे हुए हों उसके घर से आहार पानी नहीं लेवे।
- 5. मास कल्प: —शेष काल में साधु मुनिराज एक मास (29 दिन) साध्वीजी 2 मास (59 दिन) से ग्रधिक नहीं ठहरें।
- 6. चौमासी कल्प:—ग्राषाढ़ जुक्ला पूरिएमा से कार्तिक जुक्ला पूरिएमा तक चातुर्मास काल एक ही स्थान पर वितावें।
- 7 व्रत कल्प:—पहला महाव्रत सम्पूर्णं प्राण, भूत, जीव, सत्व की हिंसा का त्याग जिसमें:—लाउडस्पीकर, ग्रिभनन्दन ग्रन्थ, मुद्रण किया, चातुर्मास प्रवेश, स्वागत ऐसे सवल दोष संयम को कलंकित करते हैं। ऐसे सबल दोष बार-वार लगने पर संयम में स्थिर रहना मुक्किल है। दूसरे महाव्रत में सम्पूर्ण मृषा वोलने का त्याग, तीसरे, महाव्रत में सम्पूर्ण ग्रदत्तादान का त्याग, चौथे महाव्रत में सम्पूर्ण मैथुन-सेवन का त्याग, पांचवे महाव्रत में सम्पूर्ण परिग्रह रखने का त्याग। दशवैकालिक सूत्र चूलिका 2 गाया नं 8 'यह गांव मेरा है, यह घर मेरा है, यह सम्प्रदाय मेरा है' ऐसे ममत्व से साधु दूपित होता है। छठे व्रत में रात्रि भोजन का त्याग।

- 8. प्रतिक्रमण् कल्पः प्रतिदिन दोनों. समय प्रतिक्रमण् करे। शाम को सूयं ग्रस्त के बाद प्रतिक्रमण् चालू करे ग्रीर एक मृह्तं में पूरा कर लेवे। सुबह सूर्य उदय से पहले पच्चलाण कर लेवें। प्रतिक्रमण् के पांच प्रकार हैं। 1 देवसीय प्रतिक्रमण् में कायोत्सर्ग 4 लोगस्स का करे। 2 राई प्रतिक्रमण् में कायोत्सर्ग 4 लोगस्स का करे। 3 पाक्षिक प्रतिक्रमण् में कायोत्सर्ग 12 लोगस्स का करे। 4 चीमानी प्रतिक्रमण् में कायोत्सर्ग 20 लोगस्स का करे। चीमासी प्रतिक्रमण् में देवसीय प्रतिक्रमण् करके फिर चीमासी प्रतिक्रमण् करे। 5 सांवत्सरिक प्रतिक्रमण् में कायोत्सर्ग 40 लोगस्स का करे। देवसीय प्रतिक्रमण् करके सांवत्सरिक प्रतिक्रमण् करे। भादवा सुदी 5 को ही संवत्सरी ग्राती है। संवत्सरी के दिन सांवत्सरिक प्रतिक्रमण् नहीं करे तो महा दोप के भागी हैं। जिस मास की पूर्णिमा को पूर्वा भाद्रा एवं उत्तरा भाद्रा नक्षत्र का योग हो वही भाद्र पर मान कहलाता है।
  - 9. कृति कर्म कल्प उमर में छोटे होते हुए भी अगर दीक्षा में बड़े हैं उनको बन्दना नमस्कार करे।
  - 10. पुरुष ज्येष्ठ कल्प-पुरुष की प्रधानता बताने हेतु सी वर्ष की दीक्षित साध्वी भने ही हो परन्तु नव दीक्षित साधु को बन्दना नमस्कार करे।

# पुण्य हेय या उपादेय ?

-श्री मग्नलाल पोपटलाल कामदार. बीतावदर

जंन समाज के फिरकाश्रों में तेरापंथी पुण्य को छोड़ने योग्य मानता है। उसी प्रकार कितनेक पुण्य को सोना की वेड़ी तथा विष्टा मान कर खागने योग्य मानते हैं। उसमें हमारे सिद्धांत वया कहते हैं। उस पर विचार करना जरूरी है।

- 1. ग्रावश्यक सूत्र में तस्स उत्तरों के पाठ में 'पावाणं कम्माणं निग्वायणद्वाए' पाप कर्म का नाश करने के लिए प्रायश्चित बताया है पर पुण्य के नाश का उल्लेख नहीं ।
- 2. उपासक दशांग सूत्र में कामदेव ग्रादि श्रावकों के उपसर्ग में देवता उन श्रावकों की प्रशंसा करते हुए 'हे श्रावक तू पुण्य का कामी है, धर्म का कामी है' यह बताया है।
- 3. राज प्रश्नीय सूत्र में प्रदेशी राजा ने राज्य के चार विभाग किए हैं उनमें एक विभाग में दानशाला खोलने का स्पष्ट उल्लेख है।
- 4. ज्ञाता धर्मं कथांग सूत्र के अनुसार नन्द मिए।यार ने बहुत पुण्य प्रवृतियां चालू की ।
- 5. तीर्थंकर नाम गोत्र उत्कृष्ट पुण्य प्रकृति है।
  6. चत्रवर्तीपन भी एक उच्च पुण्य प्रकृति है।
- 7. तीर्थंकर दीक्षा ग्रहण करने के पहले एक वर्ष तक सतत वर्षी दान देते हैं। उसमें करोड़ों सौर्नया मोहरे दान देते हैं। पुण्य को ग्रादरने योग्य नहीं मानने में तो कभी श्रावक पाप

को भी ग्रादरेगा। ग्रन्न पुण्य, पान पुण्य इत्यादि नौ प्रकार के पुण्य श्रावकों को ग्रवश्य ग्रादरने योग्य है ग्रौर ग्रानवार्य भी है। किन्तु पुण्य को भोग करने के लिए जन्म लेना पड़े तो यह कह सकते हैं कि उसे भोगना या नहीं? उसके लिए ग्रात्मा स्वतन्त्र है। (पाप का भोग तो ग्रावश्यक रूप से करना ही पड़ता है।) चक्रवर्ती उच्च पुण्य प्रकृति को छोड़ दे ग्रौर संयम ग्रंगीकार करे तो उच्च गति प्राप्त करने के दृष्टांत हैं।

(पुण्य संवर ग्रौर निर्जरा की साधना में निम्न कोटि का होते हुए भी पंचम गुरा स्थान तक यथा योग्य उपादेय हो सकता है। ग्रागे उपादेय कोटि में नहीं रहता तथापि गौरा रूप से चुपचाप साथ लगा रहता है।) माहण्-कुल-संभूत्रो ग्रासि विष्पो महा-यसो ।
जायाई जम-जन्न मि जयघोसे त्ति नामग्रो ।। 1 ।।
इग्दिय-ग्गाम-निग्गाही मग्ग-गामी महा-मुणी ।
गामाणुग्गाम रीयन्तो पत्तो वाणारिस पुरि ।! 2 ।।
वाणारसीए विह्या उज्जाणिम मगोरमे ।
फासुए सेज्ज-संघारे तत्थ वासमुवागए ।। 3 ।।
ग्रह तेणेव कालेगां पुरीए तत्थ माहणे ।
विजयघोसे ति नामेगा जन्नं जयइ वेयवी ।। 4 ।।
ग्रह से तत्थ ग्रग्गारे मास-क्यमग्ग-पारणे ।
विजयघोसस्स जन्नं मि भिक्वस्सट्टा उग्रट्टिए ।। 5 ।।
समुविट्टयं तिहं सन्तं जायगो पिंडसेहए ।
''न हु दाहामि ते भिक्खं भिक्खू जायाहि ग्रन्नग्रो ।। 6 ।।

#### I On the Sacrifice

- 1-3. There was an illustrious Brahmana named Jayaghosa, who was born in a family of Brahmans, and who was a sacrificer in the sacrifice (in the form of the observance) of self-restraint (1). The great sage, while moving from village to village, subduing the group of his sense-organs and walking on the path (of Liberation), arrived at the city of Vanarasi (2). In a pleasant park there, outside Vanarasi, he received for his dwelling a bad and mat which were pure (3).
- 4.5. Now at that very time, a Brahamana named Vijayaghosa, who was versed in the Vedas, was performing a sacrifice in that city (4). Now that monk, at (the time of) the breaking of his monthly fast, approached that sacrifice of Vijayaghosa for the sake of alms (5).
- 6-8. Him, who had gone there, the sacrificer warded off: "Verily, O monk, I shall not offer you alms: beg elsewhere (6). Those who are priests versed in the Vedas, who

जो य वेय-विक विष्पा जन्न हा य जे दिया।
जो इसंग-विक जे य जे य धम्मागा पारगा।। 7।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पागमेव य।
तेसि अन्नमिगां देयं भो भिक्खू सब्व-कामियं"।। 8।।
सो तत्थ एवं पिडिसिद्धो जायगेगा महा-मुगा।
न वि रूड्डो न वि तुट्डो उत्तमहु-गवेसग्रो।। 9।।
नन्नहुं पाग्-हेडं वा न वि निव्वाहगाय वा।
तेसि विमोक्खगहुाए इगा वयग्मव्बीवी।। 10।।
"न वि जाणिस वेय-मुहं न वि जन्नागा जं मुहं।
नक्खतागा मुहं जं च जं च धम्मागा वा मुहं।। 11।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पागमेव य।
न ते तुमं वियागासि ग्रह जागासि तो भगा"।। 12।।

are Brahmans having sacrifices as their object (in life) who are versed in the department of astronomy, who are conversant with religions (7), and who are capable of saving thems elves and others as well.— to them, O monk, this highly desirable food is to be offered (8).

- 9-12. That great sage, thus warded off there by the sacrificer, was neither angry nor pleased, being a seeker of the highest object (9). Neither for food, nor for drink nor also for (anything else required for his) sustenance, but for the sake of their Liberation, he spoke these words (10). "You know neither the principal thing in the Vedas, nor that which is the best of sacrifices, nor that which is the chief of constellations, nor that which is the best of religions (11); nor do you know those who are capable of saving themselves and others as well. If you do know (all this) speak it" (12).
  - 13-15. But, not knowing a reply to his accusation, the priest there, accompanied by his synod, with folded hands.

तस्सक्षेव-पमोक्खं तु अ-वेयन्तो तिहं दिग्रो।
स-पिरसो पंजली होडं पुच्छई तं महा-मुिएं।। 13।।
"वयाण च मुहं वृहि, वृहि जन्नाण जं मुहं।
नक्खत्ताण मुहं वृहि, वृहि धम्माण वा मुहं।। 14।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पाणमेव य।
एयं मे ससयं सक्वं साहू कहसु पुच्छित्रो"।। 15।।
"ग्रिग्नहोत्त-मुहा वेया जन्नही वेयसं मुहं।
नक्खत्ताण मुहं चन्दो धम्माण कासवो मुहं।। 16।।
जहा चन्द गहाईया चिट्ठन्ते पजली-उडा।
वन्दमाणा नमसन्ता उत्तमं मणहारिणो।। 17।।
ग्र-जाणगा जन्न-वाई विज्जा-माहण-संपया।
गृहा सज्काय-तवसा भास-च्छन्ना इविग्नणो।। 18।।

asked the great sage (13):—"Tell us the principal thing in the Vedas, tell us what is the best of sacrifices, tell us the chief of constellations, tell us the best of religious (14) and those that are capable of saving themselves and others as well: reply me. O sage, all this doubt of mine about which you are asked" (15).

16-35. (The sage replied):—

"Consecration of the sacred fire is the principal thing in the Vedas, the sacrificer is the chief object in sacrifices, the moon is the chief of constellations, and the best of religions is that of Kasava (16). As the constellations etcetera wait upon the moon, so the charming (gods), with folded hands, wait upon the highest one (i. e. Kasava), saluting and worshipping him (17).

"The exponents of sacrifices, who are ignorant of the right knowledge which is the treasure of Brahmanes, and who shroud themselves in religious study and penance, are

like fire covered with ashes (18).

"He who is called a Brahmana (by the wise) amongst

जो वय-विक विष्पा जन्न य जे दिया।
जो इसंग-विक जे य जे य धम्मारा पारगा।। 7।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पारामेव य।
तेसि अन्निमरां देयं भो भिक्खू सब्व-कामियं"।। 8।।
सो तत्थ एवं पिडिसिद्धो जायगेरा महा-मुर्गा।
न वि रूहो न वि तुहो उत्तमहु-गवेसश्रो।। 9।।
नन्नहुं पारा-हेडं वा न वि निव्वाहराय वा।
तेसि विमोक्खराहुए इरा वयरामब्बीवी।। 10।।
"न वि जाणिस वेय-मुहं न वि जन्नारा जं मुहं।
नक्खतारा मुहं जं च जं च धम्मारा वा मुहं।। 11।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पारामेव य।
न ते तुमं वियारासि ग्रह जारासि तो भरा"।। 12।।

are Brahmans having sacrifices as their object (in life) who are versed in the department of astronomy, who are conversant with religions (7), and who are capable of saving thems elves and others as well.—to them, O monk, this highly desirable food is to be offered (8).

- 9-12. That great sage, thus warded off there by the sacrificer, was neither angry nor pleased, being a seeker of the highest object (9). Neither for food, nor for drink, nor also for (anything else required for his) sustenance, but for the sake of their Liberation, he spoke these words (10). "You know neither the principal thing in the Vedas, nor that which is the best of sacrifices, nor that which is the chief of constellations, nor that which is the best of religions (11); nor do you know those who are capable of saving themselves and others as well. If you do know (all this) speak it" (12).
  - 13-15. But, not knowing a reply to his accusation, the priest there, accompanied by his synod, with folded hands.

तस्सक्खेव-पमोक्खं तु अ-वेयन्तो तिहं दिग्रो ।
स-पिरसो पंजली होडं पुच्छई तं महा-मुिएां ।। 13 ।।
'वियाण च मुहं बूहि, बूहि जन्नाण जं मुहं ।
नक्खत्ताण मुहं बूहि, बूहि धम्माण वा मुहं ।। 14 ।।
जे समत्था समुद्धत्तुं परमप्पाणमेव य ।
एयं मे ससयं सक्वं साहू कहसु पुच्छित्रो' ।। 15 ।।
'ग्रिग्नहोत्त-मुहा वेया जन्नही वेयसं मुहं ।
नक्खत्ताण मुहं चन्दो धम्माण कासवो मुहं ।। 16 ।।
जहा चन्द गहाईया चिट्ठन्ते पजली-उडा ।
वन्दमाणा नमसन्ता उत्तमं मणहारिणो ।। 17 ।।
ग्र-जाणगा जन्न-वाई विज्जा-माहण-संपया ।
गूढा सज्भाय-तवसा भास-च्छन्ना इविग्गणो ।। 18 ।।

1, 1:1

asked the great sage (13):—"Tell us the principal thing in the Vedas, tell us what is the best of sacrifices, tell us the chief of constellations, tell us the best of religious (14) and those that are capable of saving themselves and others as well; reply me, O sage, all this doubt of mine about which you are asked" (15).

16-35. (The sage replied):—

"Consecration of the sacred fire is the principal thing in the Vedas, the sacrificer is the chief object in sacrifices, the moon is the chief of constellations, and the best of religions is that of Kasava (16). As the constellations etcetera wait upon the moon, so the charming (gods), with folded hands, wait upon the highest one (i. e. Kasava), saluting and worshipping him (17).

"The exponents of sacrifices, who are ignorant of the right knowledge which is the treasure of Brahmanas, and who shroud themselves in religious study and penance, are

like fire covered with ashes (18).

"He who is called a Brahmana (by the wise) amongst

जो लोए बंभगो वृत्तो ग्रग्गी व महियो जहा।
सया कुसल-संदिट्ट त वयं वूम माहगा।। 19।।
जो न सज्जइ ग्रागन्तुं पव्वयन्तो न सोयई।
रमए ग्रज्ज-वयग्मि त वयं वूम माहगा।। 20।।
जायरूवं जहा मट्ट निद्धन्त-मल-पावगं।
राग-दोस-भयाईयं तं वयं वूम माहगा।। 21।।
तवस्सियं किसं दन्तं ग्रवचिय-मंस-सोगियं।
सु-व्वयं पत्त-निव्वाग् तं वयं वूम माहगा।। 22।।
तस-पाणे वियाणेत्ता संगहेगा य थावरे।
जो न हिंसइ ति-विहेगा तं वयं वूम माहगा।। 23।।
कोहा वा जइ वा हासा लोहा जइ वा भया।
मुस न वयई जो उ तं वयं वूम माहगा।। 24।।
चित्तमन्तमचित्तं वा ग्रप्पं वा जइ वा बहुं।

the people and who is worshipped like fire,—him we call a Brahmana, who is always pointed out (as such) by the wise (19). He who is not attached to coming back (to worldly life) nor sorry for leading the monk's life, and who takes delight in the words of the wise,—him we call a Brahmana (20) He who is like purified gold,—him we call a Brahmana who has annihilated his impurities and sins and who is free from love, hat and fear [21). Him we call a Brahmana who practises, penance, who is emaciated and self-restrained, who has reduced his flesh and blood, who is strict in the observance of his vows, and who has attained to perfect calmness (22).

"He who having thoroughly comprehended the mobile and the immobile beings, does not injure them in the three ways,—him we call a Brahmana (13). He who does not tell a lie out of anger, mirth, greed or fear,—him we call a Brahmana (24). He who does not take what is not given, whether living or lifeless, be it little or much,—him we call

न गिण्हइ ग्र-दन्तं जो तं वयं मूम माहरणं ।। 25 ।। मर्गासा काय-वक्केरणं तं वयं बूम माहरणं ।। 26 ।। मर्गासा काय-वक्केरणं तं वयं बूम माहरणं ।। 26 ।। जहा पोमं जले जायं नोवलिप्पइ वारिरणा । एवं ग्र-लित्तं कामेहि तं वयं बूम माहरणं ।। 27 ।। ग्र-लोलुयं मुहा-जीवि ग्रर्गार ग्र-किचरणं । ग्र-संसत्तं गिहत्थेसु तं वयं बूम माहरणं ।। 28 ।। जहित्ता पुक्व-संजोगं नाइ-संगे यं बंधवे । जो न सज्जइ भोगेसु तं वयं बूम माहरणं ।। 29 ।। पसु-बन्धा सक्व-वेया यं जहं च पाव-कम्मुरणा । न तं तायन्ति दुस्सीलं कम्मारिंग बलवन्ति हि ।। 30 । न वि मृण्डिएरंग समर्गो न ग्रोंकारेगा बंभरगो ।

a Brahmana (25). He who, in thought and deed and word, does not resort to sexual pleasures pertaining io celestial, human or lower beinges,—him we call a Brahmana (26). An a lotus produced in water is not stained with water, so he who is not defiled by pleasures (though born in them),—him we call a Brahmana (27). Him we call a Brahmana who is not greedy, who lives on free-alms, who is houseless and without property, and who is not attached to house, holders (28). He who has renounced his connection with his ancestors his attachments to his relatives, and his kinsmen, and who does not cling to pleasures,—him we call a Brahmana (29).

"All Vedas have the binding of beasts (for slaughter in the sacrifice); and he sacrifice is (performed) by sinful deeds. They cannot save the vicious (learner of the Vedas or performer of the sacrifice); for his deeds are powerful (in producing their natural consequence) [30].

"One does not become a saint by shaving, nor a Brahmana by [ proclaiming ] the sacred syllable 'om', nor

न मुगी रण्ग-वासेगां कुस-चीरेगा तावसो ॥ 31 ॥
समयाए समगो होइ बंभचेरेगा बंभगो ।
नाणेगा उ मुगी होइ तवेगा होइ तावसो ॥ 32 ॥
कम्मुगा बंभगो होइ कम्मुगा होइ खत्तिग्रो ।
वइसो कम्मुगा होइ सुद्दो हवइ कम्मुगा ॥ 33 ॥
एए पाउकरे बुद्धे जेहि होइ सिगायग्रो ।
सव्व-कम्म-विगिमुक्कं तं वयं वूम माहणं ॥ 34 ॥
एवं-गुग्ग-समाउत्ता जे भवन्ति दिउत्तमा ।
ते समत्था उ उद्धत्तु परमप्पाग्मेव य " ॥ 35 ॥
एवं तु संसए छिन्ने विजयघोसे य माहणे ।
समादाइ तयं तं तु जयघोसं महा-मुग्गि ॥ 36 ॥
पुट्टे य विजयघोसे इग्मुदाहु कयंजली ।
"माहगातां जहा-भूयं सुट्टु मे उवदंसियं ॥ 37 ॥
तुट्टो जइया जान्नागां तुट्टो वेयविऊ-विऊ ।

a sage by living in a forest, nor an ascetic by [wearing] a garment of kusa-grass [31]. One becomes a saint by equanimity, a Brahmana by celibacy, a sage by knowledge, and an ascetic by penance [32]. One becomes a Brahmana by deeds, a Ksatriya by deeds, a Vaisya by deeds a Shudra by deeds [33].

"The Enlightened One has expounded these [qualities] by which one becomes a perfect sage; him we call a Brahmana who is [thus] freed from all karma [34]. Those best of Brahmanas, who are endowed with such qualities, are capable of saving themselves and others as well [35]"

36-39. And then the Brahmana Vijayaghosa, when his doubt was thus dispelled, accepted that Jayaghosa 10 be a great sage [36]. And being delighted, Vijayaghosa spoke this with folded hands:—True Brahmanahood has been well explained to me [37], You are a sacrificer of

जोइसंग-विक तुब्भे तुब्भे धम्मारा पारगा ॥ 38 ॥
तुब्भे समत्था उद्धत्तु परमप्पारामेव य ।
तमणुगहं करेहम्हं भिवलेगां भिक्लु-उत्तमा" ॥ 39 ॥
'न कज्जं मज्भ भिक्लेगां खिप्पं निक्लमसू दिया।
मा भिनिहिस भयविट्टे घोरे-संसार-सागरे ॥ 40 ॥
उवलेवो होइ भोगेसु ग्र-भोगी नोवलिप्पई ।
भोगी भमई संसारे ग्र-भोगी विष्पमुच्चई ॥ 41 ॥
उल्लो सुक्को य दो छूढा गोलया महियामया।
दो वि ग्रावडिया कुड्डे जो उल्लो सोऽत्थ लग्गई ॥ 42 ॥
एवं लग्गन्ति दुम्मेहा जे नरा काम-लालसा।
विरत्ता उ न लग्गन्ति जहा से सुक्क-गोलए" ॥ 43 ॥

[true] sacrifices, you are the most versed of those who are versed in the Vedas, you are versed in the department of astronomy, and you are conversant with religions [38]; you are capable of saving yourself and others as well. Therefore, O best of monks, show us a favour by [accepting our] alms [39].

40-43. [Jayaghosa replied]:—"I have nothing to do with alms; take to renunciation immediately. O Brahmana: thou shalt not revolve in the dreadful ocean of worldly life having whirlpools of dangers [40]. There is defilement in pleasures; one who is free from pleasure is not defiled. One who is an enjoyer of pleasures wanders in worldly life, and one who is free from them is liberated [44]. Two earthen balls one wet and the other dry, are hurled; both of them are fallen upon a wall; [but only] that which is wet clings thereto [42]. Similarly, those men who are dull-headed and fond of pleasures cling [to worldly life]; but the passionless, like that dry ball, do not cling [to it] [43]."

एवं से विजयघोसे जयघोसस्स ग्रन्तिए । ग्रगागारस्स निक्खन्तो धम्म सोच्चा ग्रणुत्तरं ।। 44 ।।

खित्ता पुव्व-कम्माइं संजमेगा तवेगा य। जयघोस-विजयघोसा सिद्धि पत्ता श्रणुत्तरं ॥ 45 ॥

44-45. Thus that Vijayaghosa, having heard the excellent religion, took to renunciation at the hands of the houseless monk Jayaghosa [44]. Jayaghosa and Vijayaghosa, having annihilated their former karmas by self-restraint and penance, attained to the highest perfection [45].

हिम्मत हर गाफिल को गितमान बना देती है।
हिम्मत हर निर्वल को बलवान बना देती है।।
हिम्मत अगर चाहे तो पत्थर को पानी कर दे।
हिम्मत हर मुश्किल को आसान बना देती है।।
खोजते रहने पर मिलते जरूर मोतो।
चलते रहने पर मंजिल भार नहीं होती।।
मेहनत करने वालों को मिलती आखिर मंजिल।
पुरुषार्थ करने वालों की हार नहीं होती।।

## २ असंखयं

ग्र-संखयं जीविय मा पमायए। जरोवणीयस्स हु नित्थ ताणं। एवं वियाणाहि जणे पमते। किन्नं विहिंसा ग्र-जया गिहिन्ति।।।।। जे पाव-कम्मेहि धणं मणूसा। सामायतत्ती ग्र-मइं गहाय। पहाय ते पास-पयट्टिए नरे। वेराणुबद्धा नरयं उवेन्ति।। 2।। तेणे जहा सिन्ध-मुहे गहीए। स कम्मुणा किच्चइ पाव-कारी। एवं पया पेच्च इहं च लोए। कडागा कम्माणा न मुक्ख ग्रत्थि।। 3।। संसारमावन्न परस्स ग्रहा। साहारणं जं च करेइ कम्मं। कम्मस्स ते तस्स उ वेय-काले। न बन्धवा बन्धवयं उवेन्ति।। 4।।

#### II On Impurity ( of worldiy life )

- 1. [Worldly] life is impure, O careless man! Do not be negligent [ of religion]. Verily one who has attained to old age has no energy [for practising religion]. [Therefore] consider this—"to what [condition] those that are given to killing and those that are unrestrained attain [ after death ]."
- 2. Caught in snares [of worldly life] those men who, having resorted to viciousness, acquire wealth by sinful deeds, leave it and fall into a hell, accompanied by their hatred [ After death ]."
- 3. As a sinful burglar caught in a hole [made by him in a wall] is destroyed by his own deed, so the mankind is perished by its own deeds in the world and in the next; [for] there is no escape from deeds done.
- 4. At the time of experiencing the consequence of that deed which a man living in worldly life does for others or which is common [i.e. done for himself and others], his relatives [for whom he has done the deed] do not act like relatives [in sharing with him the consequence of the deed].

वित्तेगा तागां न लभे पमते । इमिम्म लोए अदुवा परत्या । दोव-प्पाट्ठे व अगान्त-पोहे । नेयाउयं दट्डुमदटठुमेव ॥ ५ ॥ सुत्तेमु यावा पिडवुद्ध-जोवी । न वीससे पिण्डए आसु-पन्ने । घोरा मुहुता अ-वल सरीरं । भारण्ड-पक्खी व चरप्पमते ॥ ६ ॥ चरे पयाइं पिरसंकमागाो । ज किंचि पासं इह मन्नमागो । लाभन्तरे जीविय बहइता । पच्छा पिरन्नाय मलावधसी ॥ ७ ॥ छन्दं -िनरोहेगा उवेइ मोक्खं । आसे जहां सिक्खिय-वम्मधारी । पुक्वाइं वासाइं चरप्पमत्ते । तम्हा मुग्गी खिप्पमुवेइ मोक्खं ॥ ८ ॥ स पुक्वमेव न लभेज्ज पच्छा । एसोवमा सासय-वाइयागा ।

<sup>5.</sup> By his wealth the heedless man does not get protection [from his deeds] in this world or in the next Being of boundless ignorance like a man who has lost his light, his having seen the right path is as good as having not seen it.

<sup>6</sup> Remaining wakeful even when of ers are sleeping, a wise man of quick understanding should not be regardless [of blunders]; [for frightful are the [passing moments and feeble is the body. [Therefore] be watchful like the Bha unda bird

<sup>7. [</sup>A monk] should follow his path. suspecting [dangers] and regarding the least [occasion for negligence] to be a fatter in this world. Sustaining his life till the acquirement of the highest object [vix. perfect knowledge], and realising afterwards [that his body is no longer capable of Following the monastic life owing to old age and diseases], he should annihilate his impurities [by abstaining from food till death].

<sup>8.</sup> Like a trained and mailed horse [becoming capable of winning a battre]. [a monk] attains to Liberation by subduing his will. Be vigilant in the prime of life; thereby a monk attains to Liberation quickly.

 <sup>&</sup>quot;If be does not [attain] such [self-control] previously, he may attain it subsequently,"—this is a doctrine

वसीयई सिढिले ग्राउयंमि । कालोवणीए सरीरस्स भेए ।। 9 ।।
खिप्पं न सक्केइ विवेगमेउं । तम्हा समुट्ठाय पहाय कामे ।
प्रिमच्च लोगं समया महेसी । ग्रप्पाण-रक्खी चर ग्रप्पमत्तो ।। 10 ।।
मुहुं मुहुं मोह-गुणे जयन्त । ग्रणेग-रूवा समर्ग चरन्तं ।
फासा फुसन्ती ग्र-समंजसं च । न तेसु भिक्खू मणसा पउस्से ।। 11 ।।
मन्दा य फासा बहु लोहणिज्जा । तह-प्पगारेसु मग्गं न कुज्जा ।
रिक्खिज्ज कोहं विराएज्ज मागां । मायं न सेवेज्जप हेज्ज लोहं ।। 12 ।।
जेऽसंखया तुच्छा पर-प्पवाई । ते पिज्ज-दोसाणुगया परज्भा ।
एए ग्रहम्मे त्ति दुगु छमागाो । कंखे गुणे जाव सरीर भेग्रो ।। 13 ।।

of the exponents of constancy [of life]. [Not attaining self-control even subsequently, such a person) despairs when his life becomes languid and the dissolution of his body is brought about by death.

10. One is not able to attain to discretion quickly. Therefore, be active; renounce pleasures; comprehend [all beings in] the world with equality, and be a great sage, guarding yourself [from dangers of monastic life], free from carelessness

11-12. Sensual objects of various kinds harshly assail a monk who repeatedly suppresses the effects of delusion and pr ctises [self-restraint]. The monk should not hate them in his mind [11]. And the sensual objects are stupefying and exceedingly alluring. He should not direct his mind towards them which are of such sort. He should avoid anger, subdue pride, abstain from deceit, and abandon greed [12].

13 The impure and contemptible exponents of other doctrines are devoid of self-control, being attended with the faults of love and hate "They are irreligion [personified]."—thus despising them [a monk] should desire virtues till the dissolution of his boody.

# ३ चित्त-संभूइज्जं

जाई-पराजिग्रो खलु कासि नियागां तु हित्थगापुरिमम । चुलिगीए बंभवतो उववन्नो पडमगुम्माग्रो ।। 1 ।। कंपिल्ले संभूग्रो चित्तो पुगा जाग्रो पुरिमतालिम्म । सेट्ठि-कुलिम्म विसाले धम्मं सोऊगा पव्वइग्रो ।। 2 ।। किपिल्लिम्म य नयरे समागया दो वि चित्त-संभूया । सुह-दुक्ख-फल-विवागं किहिन्त ते एक्कमेक्कस्स ।। 3 ।। चक्कवट्टी महिङ्किग्रो वंभदत्तो महायसो । भायरं वहु-माणेगां इमं वयगामब्ववी ।। 4 ।। 'ग्रासि मो भायरो दो वि ग्रन्नमन्न-हिएसिग्गो ।। 5 ।।

#### III The story of Chitta and Sambhuya

1-2. Being humiliated on account of his [low Chandala] caste, [the sage] Sambhuya. in [the city of] Hatthinapura, wished [to become a universal monarch in a subsequent birth as] the desired reward of his penance. [After death he was born in heaven], [Dropping down] from (the heavenly region) Paumagumma, he was born of Chulinias (the universal monarch) Bambhadatta in (the city of) Kampilla But Chitta was born in an eminent family of a merchant in (the city of) Purimatala. Having listened to religion, he took to renunciation.

3. And coming together in the city of Kampilla. both of them, Chitta and Sambhuya, told each other the meturity

of the fruit of their good and bad deeds

4-7 The powerful and illustrious universal monarch Bambhadatta said, with great respect, these words to (the sage who was in a former birth) his brother (4):—(Formerly) we were both brothers submissive to each other, attached to each other, and wishing the welfare of each other, (3). We were slaves in (the country of) Dasanna, deer or

दासा दसण्णे ग्रासी मिया कालिज्जरे नगे।
हमा मयंग-तीरे सोवागा कासि-भूमिए।। 6।।
देवा य देव-लोगिम्म ग्रासि ग्रम्हे मिहिड्डिया।
इमा नो छिट्ठिया जाई ग्रन्नमन्नेरण जा विर्णा''।। 7।।
''कम्मा नियाण-पयडा तुमे राय विचिन्तिया।
तेसि-फल-विवागेरण विष्पग्रोगमुवागया।। 8।।
''सच्च-सोय-प्पगडा कम्मा मए पुरा कडा।
ते ग्रज्ज परिभूञ्जामो किं नु चित्ते वि से तहा।। 9।।
''सव्वं सुचिण्णं सफलं नराणं कडाण कम्मारण न मोक्ख ग्रित्थ।
ग्रत्थेहि कामेहि य उत्तमेहिं ग्राया ममं पुण्ण फलोववेष ।। 10।।
जाणासि संभूय महाणुभागं महिड्डियं मुण्ण-फलोववेषं।

the mountain Kalinjara, swans on the dead (i.e. waterless) bank of Ganga, and Svagas in the land of Kasi (6). And (in the next birth) we were magnificent gods in the celese tial world. This is our sixth birth which is without (the union of) each other (7)."

- 8; [The sage replied]:—"O king, you meditated upon karmas [i.e. by your evil meditation you produced karmas] which have accomplished the desired reward of your penance. By the maturity of their fruit separation [from each other] has fall n to our lot."
- 9. [The king said]:—"Formerly deeds were done by me which were distinguished by truth and purity; [and] now I am enjoying them [i.e. their fruit]. Verily, does that Chitta [of a former life] also similarly [enjoy the fruit of his former deeds]?"
- 10-12. [The sage replied]:—"Every good deed of men bears its fruit; there is no escape from [the truit of] deeds done. On account of [the possession of] riches and excellent pleasures, my soul was endowed with the fruit of its merit [acquired formerly] [10]. You regard yourself O Sambhuya, to be glorious, powerful and endowed with

चित्तं पि जाणाहि तहेव रायं इड्डी जुई तस्स वि य प्पभूया । 11 ।।
महत्थ-ह्वा वयगाप्य-भूया गाहाणुगीया नर-संघ-मज्मे ।
जं भिविखुगो सील-गुगोववेया इहं जयन्ते समगो म्हि जाम्रो । 12 ॥"
"उच्चोदए महु कक्के य बंभे पवेइया म्रावसहा य रम्मा ।
इमं गिहं चित्त धगा-प्पभूयं पसाहि पंचाल-गुगोववेयं ।। 13 ॥
नट्टे हि गीएहि य वाइएहिं नारीजगाहिं परिवारयन्तो ।।
भुञ्जाहि भोगाइ इमाइ भिक्खू-मम रोयए पव्वज्जा हु दुक्खं" । 14 ॥
तं पुव्व-नेहेगा कयाणुरागं नराहिवे काम-गुणेसु गिद्धं ।
धम्मिस्सम्रो तस्स हियाणुपेहिं चित्तो इमं वयगामुदाहिरत्था ॥ 15 ॥
"सव्वं विलवियं गीयं सव्वं नट्टं विडंबियं ।
सव्वे म्राभरगा भारा सव्वे कामा दुहावहा ।। 16 ॥

the fruit of merit. (But) O king, regard Chitta also to be just so; he also had abundant prosperity and splendour (11). A song of deep meaning and of few words was sung in the midst of an assembly of men (having heard) which monks endowed with character and knowledge exert themselves in this (path of monkhood), (Having heard the song) I have become a monk (12)"

13-14. (The king said):—"Uchcha, Udaya, Mahu, Kakka and Bambha are illustrious and charming palaces (of mine). Accept (for your residence), O Chitta. this house (of mine) which abounds in wealth and which contains eminent things from Panchala (13). Enjoy these pleasures, O moks, surrounding yourself with dance, singing and music. Verily, I consider renunciation a misery (14)."

15. Chitta who had resorted to religion and who was looking to his (-the king's) good, spoke the following words to the lord of men whom he loved on account of former affection and who was attached to objects of pleasures:—

16-26. "All singing is a prattle, all dancing is a mockery, all ornaments are a burden, and all pleasures are productive of misery (16). O king, that happiness is not

वालाभिरामेसु दुहावहेसु न तं सुहं काम-गुणेसु रायं। विरत्त-कामाणं तवोधणाणं जं भिक्खुणं सील-गुणे रयाणं।। 17।। निरन्द जाई श्रहमा नराणं सोवाग-जाई दुहश्रो गयाण। जिंह वयं सन्व-जणस्स वेस्सा वसीय सोवाग-निवेसणेसु।। 18।। तीसे य जाईइ उ पावियाए वुच्छा मु सोवाग-निवेसणेसु। सन्वस्स लोगस्स दुगुं छिणिज्जा इहं तु कम्माइ पुरे-कडाई।। 19।। सो दाणि सि राय महाणुभागो महिड्डियो पुण्ण-फलोववेग्रो। चइत्तु भोगाइ ग्र-सासयाइ ग्रादाण-हेउं ग्रिभिनिक्खमाहि।। 20। इह जीविए राय ग्र-सासयिम धिण्यं तु पुण्णुाइ ग्र-कुव्वमाणो। से सोयई मच्च-मुहोवणीए धम्मं ग्र-काऊण परिम्म लोए।। 21।। जहेह सीहो व मियं गहाय मच्चू नरं नेइ हु ग्रन्त-काले।

had from objects of pleasures, pleasing to the ignorant and productive of misery—(the happiness) which monks have who are indifferent to pleasures, rich in penance, and devoted to the excellence of character (17).

"O king, the cast of Sovagas which was attained (by us) twice is the lowest caste among men; in it we were odious to all people, and lived in the dwellings of Sovagas (18). And in that low birth we lived in the dwellings of Sovagas and were detestable to all people. In this (birth), however, we are enjoying the (fruit of) deeds done formerly (19). You, who were that (sage named Sambhuya in a former life), O king, are now glorious, powerful and endowed with the fruit of merit. Abandoning the transient pleasures, do you take to renunciation for the purpose of obtaining (the highest thing) (20).

"He repents in the next world, O king, who has not performed meritorious deeds in this extremely transient life, and who has fallen into the month of Death without practis-

ing religion (21).

"In this world, as a lion having caught a deer carries it away, so Death having caught a man carries him away in

न तस्स माया व पिया व भाया कालिम्म तम्मंसहारा भवन्ति ॥ 22॥ न तस्स दुक्खं विभयन्ति नाइग्रो न मित्त-गग्गा न सुया न वन्धवा। एक्को सयं पच्चणुहोइ दुक्खं कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं ॥ 23॥ चच्चा दुपयं चउप्पयं च खेतां गिहं धरा धन्नं च सव्वं। स-कम्म-बीग्रो-अ वसो पयाइ परं भवं सुन्दर पावग वा ॥ 24॥ तं एक्कं तुच्छ-सरीरगं से चिई-गय दिह्य उ पावगेरां। भजा य पुत्ता वि य नायग्रो य दायारमन्नं अणुसंकमन्ति ॥ 25॥ उविग्जिं जीवियमप्पमायं वण्गा जरा हरइ नरस्स रायं। पंचाल-राया वयगां सुगाहि मा कासि कम्माइ महालयाइ' ॥ 26॥ "अह पि जागामि जहेह साहू जं मे तुमं साहिस वक्कमेयं। भोगा इमे मंग-करा हवन्ति जे दुज्जया अज्जो अम्हारिसेहिं॥ 27॥

his last hour. At that time his mother, father and brothers cannot hold on a particle (of his life) (22). Neither his kinsmen, nor the company of his friends, nor his sons, nor his relatives share his misery. He alone experiences his misery; (for) karma follows only the doer (23). Leaving bipeds, quadrupeds, fields, houses, wealth, corn and everything (else), helpless he proceeds to the next world, good or bad, with his karma as the second (24) Having burnt with fire that lonely and worthless body of hisdreduced to the funeral pile, his wife, sons and kinsmen go over to anothe supporter (25).

"O king, life is incessantly brought near (death), and old age carries away the beauty of man. (Therefore) O king of Panchala, follow my words and do not commit gros (sinful) deeds (26)."

27-30. (The king replied):—"I also know, O sge (the state of things) as (it exists) in this world, which yo have told me in these words. (But) O revered sir, the pleasures, which are difficult to be subdued by persons like us, are productive of attachments (27). O Chitta, seeing

हित्थगापुरिम चित्ता दट्टू गां नरवइं मिहिड्डियं।
काम- भोगेसु गिद्धगां नियाणमसुह कडं ।।28।।
तस्स भे ग्र-पिडक्क न्तस्स इम एयारिसं फलं।
जागामागो वि जं धम्मं काम- भोगेसु मुच्छिग्रो ।।29।।
नागो जहा पंक -जलावसन्नो दट्ठं थलं नाभिसमेइ तोरं।
एवं वय काम-गुणेसु गिद्धा न भिक्खुगो मग्गमणुव्वयामो''।।30।।
"ग्रच्चेइ कालो तुवरन्ति राई न यावि भोगा पुरिसागा निच्चा।
उपिच्च भोगा पुरिसं चयन्ति दुमं जहा खीगा-फलं व पक्खी।। 31।।
जइ तं सि भोगे चइउं ग्र-सत्तो ग्रज्जाइ कम्माइ करेहि रायं।
धम्मे ठिग्रो सव्व-पयाणुकंपी तो होहिसि देवो इग्रो विउव्वी।। 32।।

the powerful king (Sanankumara) in (the city of) Hatthinapura, and being attached to sensual gratifications, I formed the sinful longing for the enjoyment of the desired reward of my penance (28). As I did not repent of it, this fruit of this nature (has resulted from it). Because, though knowing religion, I am attached to sensual gratifications (29). As an elephant sunk in water (filled) with mud, having seen the raised ground, does not approach the bank; so we, being attached to sensual objects, do not follow the mok's path(30)."

31-33. (The sage said):—"The time passes, the nights hasten, and even the pleasures of men are not permanent. Heaving appreached a man, pleasures abanbon him, as birds abandon a tree which is deprived of its fruit (31). Perform noble deeds, O kings, if you are unable to abandon pleasures, Intent on reghteousness, be compassionate towards all creatures; then, hereafter, you will become a god having a transformable body (32). You have no intention to abandon

तं तुज्ज भोगे चइऊए। बुद्धी गिद्धो सि ग्रारंभ-परिग्गहेसु।
मोहं कन्नो एत्तिय विष्पलावो गच्छामि रायं ग्रामिन्तिग्रो सि"।। 33।
पंचाल-राया वि य बंभदत्तो साहुस्स तस्सा वयए। ग्रकाउं।
ग्रणुत्तरे भुञ्जिय काम-भोगे ग्रणुत्तरे सो नरए पविट्ठो ।। 34।।
चित्तो वि कामेहि विरत्त-कामो उदग्ग-चारित्त-तवो महेसो।
ग्रणुत्तरं संजम पालइत्ता ग्रणुत्तरं सिद्धि-गई गग्रो।। 35।।

pleasures; and you are attached to (sinful) undertakings and property. (Therefore) so much talk of mine is made in vain. I go, O king, and ask you (your leave for the same)" (33).

34-35. And Bambhadatta: the king of Panchala, on his part, not following the words of that sage, enjoyed the best pleasures and entered into the worst hell (34). Chitta, on his part, who was indifferent to pleasures and a great sage of exalted character and penance, practised the best selfcontrol and attained to the highest position of perfection (35).

## ४ उसुयारिज्जं

देवा भिवत्ताग पुरे भवम्मी केई चुया एग-विमाग-वासी।
पुरे पुराणे उसुयार-नामे खाए सिमद्धे सुर-लोग-रम्मे ।।1।।
स-कम्म-सेसेणु पुरा-कएगां कुलेसुदग्गेसु य ते पसूया।
निव्विण्ग-संसार-भया जहाय जिल्पिन्द-मगां सरण पवन्ना ।।2।।
पुमत्तमागम्म कुमार दो वि पुरोहिग्रो तस्स जसा य पत्ती।
विसाल-कित्ती य तहेसुयारो रायऽत्थ देवी कमलावई य ।।3।।
जाई-जरा-मच्चु-भयाभिभूया बहि-विहाराभिनिविद्व-चित्ता:
संसार-चक्कस्स विमोक्खणाट्टा दुट्टूण ते काम-गुणे विरत्ता ।।4।।
पिय-पुत्तगा दोन्नि वि माहणस्स स-कम्म-सीलस्स पुरोहियस्स।

#### IV The story of Usuyara

- 1-3, Having become gods in a former life and having been residents of the same heavenly region, some dropped down (i e. took birth) in the ancient city named Usnyara which was famous, prosperous and charming like the world of gods (1). And by virtue of a residue of their karma acquired formerly they were born in high families. Stricken with the terror of transmigrations, they renounced (pleasures) and took refuge with the path of the excellent Jinas (2). Two (of the six) having obtained the state of male (human) beings (remained) bachelors Similarly, at that (very) place, (the third became) the priest, (the fonrth) his wife Jasa, (the fifth) the far-famed king Usnyara, and (the sixth) his queen Kamalavati (3)
- 4.5. Overcome with the fear of birth and old age and death, and having their minds intent on leading monastic life on seeing (certain monks) they (i.e. the two sons) became indifferent to sensual objects for the sake of their liberation from the wheel of wordly life (4). Both the dear sons of the Brahmana, who was a priest devoted to his own duties, remembered there (i.e. at the place of their birih)

सिरत्त पोराणिय तत्थ जाइं तहा सुचिण्णं तव-संजमं च ।।5।। ते काम-भोगेसु ग्र-सज्जमाणा माणुस्सएसुं जे यावि दिव्वा । मोक्खाभिकंखी ग्रभिजाय-सङ्घा तायं उवागम्म इमं उदाहु ।।6 । "ग्र-सासयं दट्टु इमं विहारं बहु-ग्रन्तरायं न य दीहमाउं । तम्हा गिहंसि न रइं लभामो ग्रामन्तयामो चिरस्सामु मोणं ।।7।। ग्रह तायगो तत्थ मुणीण तेसि तवस्स वाघाय-करं वयासी । "इमं वयं वेय-विग्रो वयन्ति जरा 'न होई ग्र-सुयाण लोगो' ।।8।। ग्रहिज्ज वेए परिविस्स विष्पे पुत्ते परिटुप्प गिहंसि जाया । भोच्चाण भोए सह इत्थियाहिं ग्रारण्णगा होह मुणी पसत्था" ।।9।। सोयग्गिणा ग्राय-गुणिन्धणेणं मोहाणिला पज्जलणाहिएण । संतत्त-भावं परितप्पमाणं लालप्पमाणं वहुहा वहुं च ।।10।।

their former existence and also their well-practised penance and self-restraint (5). Not adhering to human or celestial pleasures, and desiring liberation, they, with faith born in them, approached their father and said this (6):—

- 7. "We have seen that this (human) existence is transient and full of obstacles and that life is not long. Therefore we do not take delight in the house. We shall observe monkhood; we bid you farewell."
- 8-9. Then the father, on that occasion, said to those (would-be) monks (the following words) opposing their penance:— "The masters of Vedas say these words as follows: 'there is no world (of heaven or Absolution) for the sonless' (8). Studying the Vedas, feeding Brahmanas, establishing your sons in houses, and enjoying pleasures with your wives, you may (then) become hermits and (afterwards) praiseworthy monks (9)."
- 10-11. On seeing that priest,—who had his mind inflamed by the fire of grief, which had the (worldly) qualities of his soul for its fuel, and blazing of which was the more on account of the wind of his delusion,—who was being scorched (as it were),—who was bewailing vari-

पुरोहियं तं कमसोऽणुिं गिन्तं निमन्तयन्तं च सुए धणे गां।
जह-क्कमं काम-गुणेहि चेव कुमारणा ते पसिमक्ख वक्कं ।।1।।
"वेया ग्रहीया न भवन्ति तागां भूत्ता दिया निन्ति तमं तमे णं।
जाया य पुत्ता न भवन्ति तागां को नाम ते ग्रणुमन्ने ज्ज एयं।।12।।
खगामेत्तसोक्खा बहु-काल-दुक्खा-पगाम-दुक्खा ग्र-निकाम-सोक्खा।
संसार-मोक्खस्स विपक्ख-भूया खागाी ग्रगात्थागा उकाम-भोगा।।13।।
पिरव्यन्ते ग्र-नियत्त-कामे ग्रहो य राग्रो परितप्पमाणे।
ग्रन्न-प्पम्तो धगामेसमाणे पप्पोइ मच्चुं पुरिसे जरं च।।14।।
इमं च मे ग्रत्थि इमं च नित्थ इमं च मे किच्चिममं ग्र-किच्चं।
तं एवमेवं लालप्पमाणं हरा हरन्ति त्ति कहं पमाए"।। 15।।
"धगा पभूयं सह इत्थियाहि सयगा तहा काम-गुगा पगामा।

ous y and much—who was persuading his sons by degrees,—and who was alluring them with wealth and objects of pleasures in due form,—those youths (spoke these) words:-

<sup>12-15. &</sup>quot;The study of Vedas cannot save (you); the feeding of Brahmans leads (you) into intense darkness; and the birth of sons cannot save (you). Who indeed would agree to this (statement) of yours? (12). Sensual pleasures have only a momentary happiness, misery for a long time, intense misery, and a little happiness. They are adverse to the release from transmigrations, and a mine of dangers (13). While a man wanders about,—unabstained from pleasures, tormented day and night, regardless (of religion) for the sake of others, seeking wealth,—he attains to old age and death (14). As the robbers (of time) carry him (i. e. a man) a way while he prattles thus: 'this I have that I have not; this I should do, that I should not do';—how should he be negligent (of religion)?" [15].

<sup>16. (</sup>The priest said): "Abundant wealth together with women, relatives and numerous objects of pleasures,—

तवं कए तप्पइ जस्स लोगो तं साहीरामिहेव तुन्भ"। 16 ॥
"धणेरा कि धम्म-धुराहिगारे सयणेरा वा काम-गुणेहि चेव।
समराा भिवस्सामु गुर्गोहधारी विह-विहारा ग्रिभगम्म भिक्ख"॥
"जहा य ग्रग्गी ग्रर्गीउऽसन्तो खीरे घय तेल्लमहा तिलेसु।
एमेव जाया सरीरिम्म सत्ता समुच्छई नासइ नावचिट्ठे"॥ 18॥
"नो इन्दिय-गेज्भ ग्रमुत्त-भावा ग्रमुत्त-भावा वि य होइ निच्चो।
ग्रज्भत्थ-हेऊ निययस्स बन्धो संसार-हेउं च वयन्ति बन्धं॥ 19॥
जहा वयं धम्ममयाणमाराा पावं पुरा कम्ममकासि मोहा।
ग्रोहज्भमाराा परिरिक्खयन्ता तं नेव भुज्जो वि समायरामो॥20॥
ग्रब्भाहयम्म लोगिम्म सव्वग्रो परिवारिए।

all this for the sake of which people suffer pain is just here (i. e. in my house) at your command".

- 17. (The sons replied): "What is the use of wealth, a relative or objects of pleasures in discharging the duty of religion? Having resorted to alms, we shall become monks, possessing a multitude of virtues and wandering abroad."
- 18. (The priest said): "As non-existing fire is produced from a piece of wood, butter in milk, and oil in sesamum,—just so, O my sons, the soul is produced in the body. It perishes (with the body); it does not exist (after the destruction of the body)."
- 19-21 (The sons replied): "(The soul) is not perceptible to the senses on account of its incorporeal nature. Ann also it is eternal on account of its incorporeal nature. It is settled that its bondage (with the body) has for its cause the soul's evil inclinations. And (the wise) call the bondage to be the cause of transmigrations (19). As we, —not knowing religion, and prevented and restrained (from r. nouncing pleasures),—formerly committed sinful deeds though ignorance, so we will never commit them again (20). When the mankind is smitten and encompassed

त्रमोहाहि पडन्तीहि गिहंसि न रइं लभे' ।। 21 ।।
केण अन्भाह्यो लोगो केण वा परिवारिओ ।
का वा अमोहा वृत्ता जाया चिन्तावरो हुमि' ।। 22 ।।
'मच्चुणव्भाह्यो लोगो जराए परिवारियो ।
अमोहा रयणी वृत्ता एवं ताय वियाणह ।। 23 ।।
जा जा वच्चइ रयणी न सा पडिनियत्तई ।
अहम्मं कुणमाणस्स अफला जन्ति राइग्रो ।। 24 ।।
जा जा वच्चइ रयणी न सा पडिनियत्तई ।
धम्मं कुणमाणस्स सफला जन्ति रइग्रो' ।। 25 ।।
"एगग्रो संवसित्ताण दुह्यो सम्मत्त-संजुया ।
पच्छा जाया गमिस्सामो भिक्खमाणा कुले कुले' ।। 26 ।
"जस्सित्थ मच्चिणा सक्खं जस्स चित्थ पलायणं ।
जो जाणे 'न मिरस्सामि' सो ह कंखे 'सूए सिया' ।। 27 ।।

on all sides and the unfailing ones are passing away, we do not take delight in the householder's life (21)."

- 22. (The priest asked); "By whom is the mankind smitten? By whom is it encompassed? What are called the unfailing ones? My sons, I am anxious (to know this)."
- 23-25 (The sons replied): "The mankind is smitten by Death; it is encompassen by Old Age; the nights are called the unfailing ones. Know this, O father (23). Every night that passes away cannot return. Without profit pass away the nights of him who follows religion (25)."
- 26. (The priest said): "Having lived together, endowed with faith, O sons, afterwards we, on both the sides, will go about begging alms from house to house."
- 27-28 (The sons replied): "He who has friendship with Death, or who can run away (from Death), or who knows: I shall not die,' might wish: 'this might be (done) tomorrow' (27). Having subdued our attachment we will

अरुजेव धम्मं पिडविज्जयामो जिहं पवन्ना न पुराब्भवामा । अरुगागयं नेव य अरिथ किंची सद्धा-खमं णे विराइत्तु राग'' ।।28॥ पहीरा-पुत्तस्स हु नित्थ वासो वासिट्ठि भिक्खायिरयाइ कालो साहाहि रुक्खो लहए समाहि छिन्नाहि साहाहि तमेव खाणुं ।।29॥ पंखा-विहूराो व्व जहेह पक्खी भिच्च-विहूराो व्व रणे निरन्दो । विवन्न सारो विराम्नो व्व पोए पहीरा-पुत्तो मि तहा ग्रसं पि''।।30॥ ''सुसिया काम-गुणा इमे ते संपिण्डिया अर्ग-रस-प्भूया। भुंजामु ता काम-गुणे पगाम पच्छा गिमस्सामु पहारा-मग्ग'' ।।31॥ ''भूत्ता रसा भोइ जहाइ णे वस्रो न जीवियट्ठो पजहामि भोए। लाभं ग्रलाभं च सुहं च दुक्खं संचिक्खमाराो चरिस्सामि मोरा''।।

just today resort to the duty (of monks) which is appropriate to our faith, and by resorting to which we will not be born again. And there is nothing which was not obtained by us (in our past lives)" [28].

- 29-30 (The priest said to his wife Vasitthi): "O Vasitthi, being abandoned by my sons, I cannot live (in the house). It is time (for me) to take to ronunciation. A tree attains to completeness on account of its branches. When the branches are cut off, (they call) the same a trunk (29). As a bird without its wings, as a king in a battle without his attendants, as a merchant in a ship who has lost his precious goods, so I am without my sons here(30).'
- 31. (Vasittni said): "You have collected these objects of pleasures, which are well-arranged and which abound in (things of) greatest delight. Let us enjoy those objects of pleasures to our heart's content. Afterwards we shall follow the path (leading) to the highest thing."
- 32. (The priest replied): "We have already enjoyed pleasures, my lady; our youth is forsaking us; I am not renouncing pleasures for the sake of (a long) life. I shall practise monkhood, viewing equally acquisition and non-acquisition, happiness and misery."

"मा हू तुमं सोयरियाण संभरे जुण्णो व हसो पिडसोय-गामी।
भुञ्जाहि भोगाइ मए ममाणं दुक्खं खु भिक्खायरिया-विहारो।।33।।
"जहा य भोई तणुयं भुयंगो निम्मोयिण हेच्च पलेइ मुत्तो।
एमेए जाया पयहन्ति भोए ते हं कह नाणुगिमस्समेक्को।। 34।।
छिन्दित्तु जालं अबलं व रोहिया मच्छा जहा कामगुणे पहाय।
धोरेय-सोला तवसा उदारा धीरा हु भिक्खायरियं चरन्ति"।।35।।
"नहे व कुञ्चा समइक्कमन्ता तयािण जालािण दिलत्तु संसा।
पलेन्ति पुत्ता य पई य मज्भं ते हं कह नाणुगिमस्समेक्का"।।36।।
पुरोहियं तं स-सुय स-दार सोच्चाऽभिनिक्खम्म पहाय भोए।
कु इबसारं विउलत्तमं च रायं ग्रिभक्ख समुवाय देवी।। 37।।

<sup>33. (</sup>Vasitthi said): "Like an old swan moving against the current, may you not (after taking to renunciation) remember your brothers (who will continue to enjoy worldly pleasures). Enjoy pleasures with me. The life of wandering about for alms is indeed a misery".

<sup>34-35. (</sup>The priest replied): "My lady, as a serpent, having cut off the slough born of its body, runs away, becoming relaxed, so these sons of mine have abandoned pleasures. How I, (being left) alone, shall not follow them? (34) As the Rohiya fish having cut off a weak net move about (freely, so indeed, the wise, whose nature is like that of those who are able to carry a burden (of duty), and who are rich in penance, renounce sensual objects and lead the life of monks (35)".

<sup>36. (</sup>Vasitthi said): "Like the herons and the swans flying in the sky, heving cut off the nets spread out (for them), my sons and nusband run away (from worldly life). How I, (being left) alone, shall not follow tuem? (36)."

<sup>37.</sup> On hearing that the priest, together with his wife and sons, having renounced pleasures and his extensive and excellent family and wealth, had departed (from the house and taken to renunciation), the queen repeatedly said to the

"वन्तासी पुरिसो रायं न सो होइ पसंसिग्रो।
माहणेण परिच्चतां धर्ण श्रादाडमिच्छिस ।। 38 ।।
सव्वं जगं जइ तुहं सव्वं वावि धर्णं भवे।
सव्वं ते ग्र-पज्चतां नेव तार्णाय तं तव ।। 39 ।।
मरिहिसि रायं जया तया वा मर्गोरमे काम-गुणे विहाय।
एक्को हि धम्मो नरदेव तार्णं न विज्जई ग्रन्नमिहेह कि चि ।।40।।
नाहं रमे पिक्खिर्ण पंजरे वा संतार्ण-छिन्ना चिरस्सामि मोर्णं।
ग्र-किंचर्णा उज्जु-कडा निरामिसा परिग्गहारंभ-नियत्त-दोसा।।
दविगिर्णा जहा रण्गे डज्भमाणेसु जन्तुसु।
ग्रन्नो सत्ता पमोयन्ति रा-दोष-वसं गया।। 42।।
एवमेव वयं मूढा मा-भोगेसु मुच्छिया।

king (who was wishing to seize the property abandoned by the Brahmana):—

38-40. "O King, (as) you wish to seize the property abandoned by the Brahmana, (you will be censured); (for) the man who is an eater of (another's) vomit is not praised (38). If the whole world, and even all the wealth (in it) might become yours, all that is insufficient for you; that will never be for your protection (39). When you will die, O king, having abandoned the charming sensual objects, then religion alone is your refuge. O lord of men, nothing else exists in this world (which will be your refuge) [40].

41. "Like a bird I do not take delight in the cage (of worldly life). I shall practise asceticism, cut off form offspring, without property, righteous in deeds, free from covetousness, and abstained from the blemishes of (sinful) undertakings and possession (41).

42-43. "As when creatures are burnt in a forest by a forest-conflagration, other beings rejoice, becoming subject to love and hath (42); in the same manner, we, being stupid and attached to sensual pleasures, do not perceive that the

डज्भमाणं न बुज्भामो राग-दोसग्गिणा जगं ।। 43 ॥ भोगे भोच्चा विमत्ता य लहु-भूय-विहारिणो । ग्रामोयमाणा गच्छन्ति दिया काम-कमा इव ।। 44 ।। इमे य बढ़ा फन्दिन्त मम हत्थज्जमागया । वयं च सत्ता कामेसु, भविस्सामो जहा इमे ।। 45 ।। मामिसं कुललं दिस्सं बज्भमाणं निरामिसं । ग्रामिसं सव्वमुज्भित्ता विहरिस्सामि निरामिसा ।। 46 ।। गिद्धोवमाउ नच्चाणं कामे संसार-वड्ढणे । उरगो सुवण्णा-पासे व्व सकमाणो तणु चरे ।। 47 ।। नागो व्व वन्धण छित्ता ग्रप्पणो वसहि वए । एय पत्थं महाराय उस्यारि त्ति मे स्यं' ।। 48 ।।

world is being burnt by the fire of love and hat (43)

- 44. "(Blessed are they who) having enjoyed pleasures and renounced them, and who, wandering about like the wind, so forth rejoicing, like birds flying at will.
- 45. "Bing caught and fallen into my hand, sir, they (i. e. the birds) struggle. And being attached to pleasures, like them we shall become bound (to worldly life).
- 46. "Having seen that a vulture which is possessed of greed is caught and that one which is free from greed (is not caught), I shall wander about free from greed, renouncing every sensual object.
- 47. "Perceiving, from the illustration of the (two kinds of) vultures, that pleasures are enhancers of transmigrations, one should, like a serpent in the vicinity of the suvanna bird, move about dreading one's body.
- 48. "Like an elephant (going) to its abode, having cut off its fetters, one should go forth to the abode of the (liberated) soul. O great king Usuyari, the wholesome thing is heard by me (from sages)".

चइता विउलं रज्जं काम-भोगे य दुच्चए।
निव्विसया निरा-मिसा निन्ने हा निष्पिरिग्गहा।। 49।।
सम्म धम्मं वियाणित्ता चच्चा काम-गुणे वरे।
तव प गिज्भऽहक्खायं घोर घोर-परक्कम्मा।। 50।।
एव ते कमसो बुद्धा सन्वे धम्म-परायणा।
जम्म-मच्चु-भउन्विग्गा दुक्खस्सन्त-गवेसिणो।। 51।।
सासणे विगय-मोहाणं पुन्वि भावण-भाविया।
ग्रचिरेणेव कालेण दुक्खस्सन्तमुवागया।। 52।।
राया सह देवीए माहणो य पुरोहिन्नो।
माहणी दारगा चेत्र सन्वे ते परिनिन्वुडा।। 53।।

<sup>49-50. (</sup>The king and the queen) having abandoned their vast kingdom and the pleasures which are difficult to to be abandoned, become free from worldly concerns, free from greed, free from attachments and free from possession (49). Having rightly comprehended the religion, having renounced excellent sensual objects, and having resorted to awful penance as taught (by the wise), they become austere in their endeavour (50).

<sup>51-53</sup> Thus, absorbed in religion, all of them (i.e. the six persons), overcome by the fear of birth and death, and seeking the end of their misery, became gradually enlightened (51). In the past (lives) their minds being devoted to the teaching of those who are free from delusion, they reached the end of their misery in a very short time (52). The king together with his queen, the Brahmanical priest, his wife, and his sons also, all of them became liberated (53).

#### INTRODUCTION

#### SUMMARIES

#### I King Karakandu

- I. In the city of Champa there was a king mamed I Dahivahana who had a queen named Paumavai. Once the queen had a pregnancy-desire to ride an elephant. So the king, together with the queen, mounted an elephant who proceeded towards a forest and went out of the path. On seeing a banyan tree, the king asked the queen to hold a branch when the elephant passed under it. But only the king was able to hold a branch. And being perplexed as to what to what to do, he returned to Champa (phragraphas 1-2).
- 2. The elephant carried Paumavai into a desolete forest, Being thirsty, the elephant halted on seeing a lake and entered there into. There upon Paumavai descended from the elephant and got out of the lake. Remembering the prayer, she proceeded in one direction and happened to meet a hermit, to whom she told her account. The hermit consoled her and asked her to go the city of Dantapura, from where she could return to Champa with good company (3-5).
- 3. On reaching Dantapura, Paumavai went to the convent of nuns and told her account to the chief nun. Being consoled and insstructed by the chief nun, she took to renunciation, keeping secret her pregnancy. When she was delivered, she aban doned her son in a cemetery. The guardian of the cemetery took him up and gave him to his wife. He was given the name "Avakinnaya," The boy grew up there. While playing with children he said to them: "I am your king; pay me a tax." Being attacked by dry scab, he said to them: "Scratch me." Thereupon he was given the name "Kara-kandu" (6-10).
- 4. When the boy grew up he guarded the cemetery. One day two ascetics, who hapdened to pass by there, saw at one place a stick in a thicket of bamboos. One of them, who knew the characteristics of sticks said: "He who will take

this stick will become a king." This was heard by that Chandala boy and by a Brahmin. The Brahmin took that stick; but the boy snatched it away from him. The Brahmin took the boy to the court. But the boy was not willing to part with the stick, saying that he would become a king by its power. Thereupon the judges laughed and said: "When you become a king you should give a village to this Brahmin." To this the boy agreed (11-12).

- Thereupon the Brahmin decided to kill the boy for the stick. Knowing this, the Chandala father of the boy fled away with his wife and son and went as far as Kanchanapura There the king had died sonless. The consecrated horse approached Karakandu's feet who was sleeping outside the ctty, circumambulated him, and stopped. Thereupon Karakundu was installed as the king. Then the Brahmin (who had taken Karakandu to the court ) came and asked for a village, saying that he wanted one in the territory of Champa where he had his home. Karakandu wrote a letter, to Dahivahana, asking for a village in his territory. As Dahiyahana gave an insulting reply to Karakandu's letter, Karakandu became enraged and besieged Champa. Knowing this, the nun Paumavai approached Karakandu and revealed the secret to him that Dahiyahana was his father. Still from pride he did not withdraw from the fight. Then the lady went to Dahivahana and told him how Karakandu was his son. Thereupon Dahivahana gave him both the kingdoms and took to renunciation (13-17).
- 6 One day king Karakandu saw a white stout calf and asked his cowherds to take special care of him. The king saw him again when he had become a mighty scent-bull. In course of time the king saw the bull again and found him in a miserable condition, being overpowered by old age and disease. On seeing the bull in that condition the king became dejected and thought over transitoriness. While engaged in thinking, he was awakened and became self-enlightened. On seeing the white bull, the king of Kalinga saw that prosperity was no prosperity and perceived the religion (18-20).

#### II King Domuha

- 7. There lived a king named Jaya in the city of Kampilla. Once when he was getting constructed a picture-hall, he found a precious crown under the ground. By the power of the crown the king became Double-face and the people gave him the name "Domuha". Thing had a daughter named Mayanamanjari who attained to youth in course of time (21-25).
- 8. On hearing of the crown, Chadapajjoya, king of Ujjeni, became greedy of it and sent a message to king Jaya that he should send him the crown. As king Jaya treated the massage with contempt a fight between the two kings ensued in which Pajjoya was vanquished and taken a prisoner. While Pajjoya was a prisoner at Kampilla, one day he happened to see Mayanamanjari and became exceedingly cnamoured of her. Knowing that Pajjoya would die without Mayanamanjri, king Domuha gave her in marriage to him. After some days he sent Pajjoya to Ujjeni with honour (26-31).
- 9. Once king Domuha celebrated the great Indara Festival. On the full-moon day he worshipped the Indra-Banner with great grandeur. The very next day he saw it fallen to the ground on dirty things and reflected: "Fie upon prosperity that is transient as a flash of lightening and unpleasant in the end." While thus thinking, he was awakened and became self-enlightened. Having seen the Indra-Banner fallen, the king of Panchala saw that prosperity was no prosperity and perceived the religion (32-35).

III King Namiraj Rishi

10. (Formerly) there lived a king named Maniraha in the city of Sudamsana in the country of Avanti. His brother Jugabahu was the crown-prinee. Jugabahu had a beautiful wife named Mayanareha and a virtuous son named Chandainea (26)

jasa (36).

11. Becoming enamoured of the beauty of Mayanareha, king Maniraha endeavoured to make love to her. But there was no evil thought in her heart. One day he said to her: "If you accept me as your man I shall make you the mistress of the whole kingdom." Mayanareha admonished the king for his evil desire and asked him to give up the same. Maniraha however thought that Mayanareha would not desire another man while Jugabahu lived. Therefore he decided to kill Jugabahu secretly (37:38).

12. One day Jugabahu, together with his wife Mayanareha who was pregnant, went to the park of the city for amusing himself. He remained in the park even after the setting of the sun. Maniraha thought that it was a proper opportunity for carrying out his design of murdering Jugabahu. Maniraha went to the bower of plantains where Jugabahu was sleeping, asking him to get up for returning to the city And while Jugabahu was getting up Maniraha struck him heavily in the neck with a very sharp sword. Jugabahu fell to the ground. Mayanareha saw that Jugabahu was in the state of dying. She therefore said to him: "Compose your mind, do not cherish hatred towards anybody: foster kindness for all beings, betake yourself to the fourfold refuge, and repent of your sins." She expounded to him the religion of the Jmas and asked him to remember the prayer in his mind. What Mayanareha said was respectfully received by Jugabahu. In a short time he died, attaining to auspicious mental condition (39-45).

13. Mayanareha reflected: "Now this evil-doer (i.e. Maniraha) will certainly violate my chastity even against my wish. Therefore enough of staying here." Thus reflecting, she departed from the park at the time of mid-night. Throughout the night she walked. At midday she reached

a lotus-lake in a great forest. Sustaining life with forest-fruits she slept in a plantain-bower. At midnight an excessive pain arose in her belly and she gave birth to a son. At dawn she wrapped him in a blanket, went to the lake and descended (in water) for bathing (46-47).

- 14. At this point a water-elephant rushed up from the interior of the water, seized her with his trunk and tossed her up in the sky. She was seen by a Vijjahara youth. Being enamoured of her beauty, he caught her while she was falling down and took her to the mountain Veyaddha. She told him how she was separated from her newly born son whom she had left in the forest and requested him either to bring her son or to take her there. The Vijjahara youth replied that he would do her bidding if she accepted him as her husband. And he further said: "I am the son of a Vijjahara king who has placed me on the throne and become a charana sage. Now he has gone to the island of Nandisara for paying his obeisance to the shrines. I saw you while I was going to him. Your son was seen by the lord of Mihila who was wanderidg in the foreet, being carried away by a horse He has given him to his principal queen who fosters him as her own son. Therefore give up your dejection and accept me as your husband." Mayanareha decided to protect her chastity by some diversion and said: "Good man, take me to the island of Nandisara; there I shall certainly do what is pleasing to you." Thereupon he created an aerial car and took her to Nandisara in it. On reaching there they got down from the car, performed worship of the Jinas and bowed to the charana sage, the father of the Vijjahara yauth. Knowing Mayanareha's misfortune (by his ohi knowledge) the sage pacified the Vijjahara youth by a religious discourse. Mayanareha then asked the sage the news of her son. reply the sage told (48-52):—
  - 15. (Notes page 130, lines 3-33.)
- 16. While the sage was telling this, a god arrived there in an aerial car. He bowed to Mayanareha first and then to the sage. On seeing this disrespect of the sage the Vijjahara youth said: "Why did you, O god, first bow to this lady,

passing over this noble sage of high spiritual qualities?" In reply the god said: "There was a king Maniraha in the city of Sudamsana. His brother was Jugabahu. He was struck in the neck with a sword by his brother Maniraha. When his vital airs were on the point of departing this Mayanareha made him to cease from the pursuit of hatred by a discourse on the religion of the Jinas. Having experienced the maturity of right faith and the like, he died and was born as a god in heaven. And I am he. This lady is thus my spiritual teacher. Therefore she was first bowed to." (57-61).

- 17. The god said to Mayanareha: "Fellow believer, tell me what happiness dear to you shall I accomplish?" She said: "Only the happiness of Absolution is dear to me which you are incapable of accomplishing. However, take me to Mihila. Seeing the face of my son there, I shall accomplish my welfare of the next world." Thereupon the god took her to Mihila immediately. Mihila was a holy place. Therefore, from devotion to the holy place, they first got down at the temple of the Jinas and paid their obeisance to the shrines. And in a convent they saw nuns who preached religion. On listening to the preaching Mayanareha became indifferent to worldly ties and attachments, gave up the idea of seeing her son, and took to renunciation in the presence of those nuns. Having the name Suvvaya given to her, she lived practising penance and self-resraint (62-64).
- 18. Now that boy lived happily in the residence of king Paumaraha. As that king's adversary princes were humbled down, the boy was given the name Nami. When Nami attained to youth king Paumaraha placed him on the throne and took to renunciation (65-66).
- 19. Maniraha being bitten by a sanke, died that very night. Thereupon Chandajasa was established as the king(67).
- 29. One day a white elephant belonging to Nami broke its tying post and set out towards a farest. He went by the neighbourhood of the city of Sudamsana. King Chandajasa captured him and took him to the city. Knowing this through his spies, king Nami sent an envoy to king Chandajasa asking

.

him to send his elephant. Chandasa did not send it. Thereupon Nami marched against. Chandajasa with his whole army and besieged the city from the four sides (68-71).

21. Through the rumours of the people the nun Suvvaya (-mother of Chandajasa and Nami) heard of the fight. There fore she first went to Nami who received her with respect. After preaching religion she asked Nami to retire from the fight, adding that a fight with an elder brother was unthinkable. Nami asked her how Chandajasa was his elder brother. In reply she told her account with proof. Still from pride he did not desist (from the fight). Thereupon she went to Ghandajasa who asked her why she had accepted the extremely difficult vow of nuns. In reply she told her (whole) account. Chandajasa asked: "Where is that brother (of mine) now?" The revered lady said: "It is he by whom you are besieged." Thereupon Chandajasa received Nami with great joy, installed him as the king of the country of Avanti, and took to renunciation (72-73).

22. Once there arose in king Nami's body a burning sensation that lasted for six months. He was given up by the physicians. His queens rubbed sandal for anointing (him with it). The place was filled with the sounds of bracelets. The king said: "My ears are struck against." The queens took off their bracelets, retaining one only on cach arm. The king asked: "Why the bracelets do not clink?" He was told that they were taken off. Being smitten by that affliction, he became disposed to the next world and reflected: "The evil is the many, not in one. Therefore if I am freed from this illness, I shall take to renunciation." While thinking thus he fell asleep. dawn he dreamt a dream (in which he saw): A splendid white elephnt on (mount) Mandara and himself mounted on it. Free from the illness, he was awakened by the sounds of festive music. And he reflected: "Where have I formerly seen a mountain of such quality and kind?" While he was thus reflecting, he remembered his (former) existence: "Formerly, having observed monkhood in a human existence, I was born as a god in heaven. While abiding in that state I formerly saw Mindara when I had been there (to be

present) at the glorification of Jinas and on other occasions." He became awakened and took to renunciation. Learning that many bracelets made sounds and that one (bracelet) not, king Nami took to renunciation (74-75).

#### IV King Naggai

23 (Formerly) there lived a king named Siharaha in the city of Pondavaddhana in the country of Gandhara. Once he was riding a wrongly trained horse which went the faster when the king pulled the reins. And while he continued pulling, it continued running and entered a great Being dejected, the king let loose the reins and the horse stopped immediately. The king got down from the horse and wandered about. When he ascended the summit of a mountain for staying there during the night he saw there a mansion, and in it a beautiful damselwho received him with hospitality. They fell in love with each other and the king asked the lady who she was and why she was staying alone in the forest. The lady said to the king that he should marry her first and added that she would tell her account afterwards. Accordingly the king married the lady and she narrated her account to the king as follows (76-79):—

#### Account of the lady in the mansion

24. There was a city named Khiipaitthiya. Jiyasattu was the king there. He married Kanayamanjari, the daughter of a poor painter named Chittangaya. The king and Kanay-

amanjari accepted the vows of lay disciples (80-93).

25 (After death) Kanayamanjari became a goddess (in heaven), dropped down therefrom and was born as the daughter of the Virjahara king Dadhasatti in the city of Toranaura She was given the name Kanayamala. When she attained to youth, she was one day carried away by a sky-rover named Vasava whose heart was distracted by her beauty He created a mansion on this mountain and kept here. In the meantime Kanayamala's elder brother Kanayateya arrived. While fighting, both of them died by

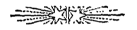
the blows from each other. Kanayamala lamented a great deal for her brother and stayed in this mansion. One day a god named Vanamantara ( or Vantara ) came here. He said to her with affection: "Child, you are my daughter." Just at this moment Dadhasatti arrived for searching his son and daughter, By his illusion the god showed the bodies of Kanayamala, Kanayateya and Vasava in the appearance of death, Thereupon, becoming disgusted with worldly life, Dadhasatti took to renunciation. The god withdrew the illusion and explained to the ascetic (Dadhasatti) why he created the illusion: "In the city of Khiipaitthiya there was a king named Jiyasattu. He married a painter Chittangava's daughter named Kanayamanjari. She rescued that Chittangaya, (at the time of his death, from a low future state), by the pentad of prayer. After death he was born as a god named Vantara. And I am he. When I had come here I saw this Kanayamala afflicted with grief. By exercising my ohi knowledge I knew: "This is Kanayamanjari, my daughter (in my Post-life). After death she has beacom the daughter of a sky-rover." In the meantime you arrived. I thought: "She will go away with her father." So, being afraid of separation, her body was shown dead. And you took to renunciation. Thereupon I became grieved for deceiving you. Therefore you should forgive me for this wicked deed." On hearing the account told by the god, the remembrance of her past existence arose in Kanayamala. Thereupon she said to the god (who was her father in her past life); "Father, who will be my bridegroom?" The god said: "Child, your husband in your past life, king Jiyasatiu, who is now born as king Dadhasiha's son named Siharaha, will be your husband. husband. He will come here, being carried away by a

- horse. Therefore, be free from anxiety. I shall also stay here." And my noble husband, I am she. Yesterday that god went to mount Meru. In the meantime you came here. Being extremely anxious, I got myself married without waiting for his return. I have told you this account of mine for which you asked (80-95).
- 26. In Siharaha also the remembrance of his past life arose on hearing the account. In the meantime the god returned. He was rejoiced to hear from Kanayamala the account of her marriage. After staying there for a month Siharaha took his leave of Kanayamala and returned to his city (96).
- 27. He went to the mountain every fifth day and stayed with Kanayamala for some days. As the king went to the mountain, so the people fixed the name "Naggai" for him (97).
- 28. One day when the king had gone to the mountain the god said to him: "I am leaving this place. Therefore you should so arrange that Kanayamala does not feel lonely." Thereupon the king got constructed a charming city on the mountain and brought many of his subjects for staying there. He got constructed temples of Jinas there and celebrated great festivals of religious fairs (98-99).
- 29. One day when the king had gone to a fair he saw a blossomed mango tree and plucked one cluster of blossoms. Afterwards the mango tree was reduced to bare wood by the whole army which took clusters of blossoms, leaves, etc. When the king returned he asked: "Where is that mango tree?" It was shown by his minister. The king asked: "How is it that it is in such a condition?" The minister replied: "You plucked one cluster of blossoms. Afterwards

it was reduced to this conditions by the whole army which also took clusters of blossoms, etc. The king reflected: "Verily, as long as there is prosperity, there is beauty; but every prosperity is transient." While thinking thus he became enlightened. (Having seen) the charming mango tree, the king of Gandhara saw that prosperity was no prosperity and perceived the religion (100).

#### (Conclusion)

All the four (i. e. Karakandu, Dommuha, Nami and Naggai) happened to meet in a temple in the city of Khiipaitthiya. Karakandu had that scab from his childhood. He scratched his ear with a tickler and hid it at one place. Dommuha saw that and said: "Having renounced everything, why are you given to this hoarding?" And Nami said: "Having rejected the service of your attendants, you have now become your own attendant." Thereupon (the king of) Gandhara said that it was not proper to censure another for those who strived after Liberation. Then Karakandu said: It is not proper for you to speak of faults in celebate monks. Monks should always utter a beneficial speech that enhances the excellence of their class."



# चउ-परोगबुद्ध-चरियाणि

### ( सूमिया )

करकण्डू किंनोसुं, पंचालेसु य दुम्मुहो । नमी राया विदेहेसुं, गंधारेसु य नगाई ॥ 1॥ वसहे य इन्दकेऊ, वलए ग्रंबे य पुष्फिए बोही । करकण्डु-दुम्मुहस्स, निमस्स गंधार-रन्नो य ॥ 2॥

### १ करकण्डू राया

- 1. तत्थ करकण्डू । चंपाए नयरीए दहिवाहगो राया । तस्स चेडग-धूया पउमावई देवी । ग्रन्नया य तीसे दोहलो जाग्रो-"किलाहं राय-नेवच्छेगा नेविच्छया महाराय-धरिय-छत्ता उज्जागा कागागागि हित्थ-खन्ध-वर-गया विहरेज्जा" । सा उल्लुग्गा जाया, राइणा पुच्छिया । किहिग्रो सब्भावो । ताहे राया य साय जयहित्थिमि ग्राह्ता। राया छत्तं धरेइ । गया उज्जागा ।
  - 2. पढम-पाउसो य तया वट्टइ । सीयलएगं सुरहि-गन्ध-मिट्ट्या गन्थेगा हत्थी अव्भाहओ वगां संभरेइ । करी वि पयत्तो वगाभिमुहो, पयाओ पहाओ । जगो न तरइ पिट्टुओ ओलग्गिउं । दो वि अर्डींव पवेसिया । राया वड-रुक्खं पेच्छइ, देविं भगाइ-"एयस्स वडस्स हेट्ठे गा जाहिइ, तस्रो तुमं साहं गेण्हेज्जासि" । ताए पिडसुयं; न तरइ गेण्हिउं । राया दक्खो तेगा साहा गिह्या । सी उत्तिण्गो, निरागान्दो किंकायव्वया-मूढो गस्रो चंपं ।
    - 3. सा य पउमावई नीया निम्माणुसि ग्रडवि । जाव तिसाइग्रो ताव पेच्छइ तलागं महइमहालयं हत्यी । तग्रो तत्थ ग्रोइण्गो ग्रिभ-रमइ । इमा वि सिग्यं सिग्यं ग्रोइण्गा करिग्गो; उत्तिण्गा तला-

गात्रो; दिसास्रो न जागाइ। भय-भीया समन्तस्रो तं वर्ण पलोएइ। तस्रो—"स्रहो कम्माण परिगाई जेगा स्रतिकयमेव एरिसं वस्णमहं पत्ता। ता कि करेमि, कत्थ गच्छामि, का मे गइ?" ति सोय-परवस्ता रोविउ पयत्ता।

4. खरामेत्रोरा काऊरा धीरयं चिन्तियं तीए—"न नज्जइ बहु-दुटु-सावय-संकुले एयमि भीसणे वणे कि पि हवइ। ता ग्रन्पमत्ता हवामि"। तग्रो कयं चउ-सररा-गमरा; गरहियाइं दुच्चरियाइं; खामिग्रो सयल-जीव-रासी; कयं सागारं भत्त-पच्चक्खारां—

"जइ मे होज्ज पमास्रो इमस्स देहस्सिमाइ वेलाए । स्राहारसुवहि-देहं चरिमे ससयंमि वोसिरियं ।। 1 ।।

त्रग्रो पंच-नमोक्कारो मे सरगां. जन्नो सो चेव इहलोग-परलोगेसु कल्लागावहो। भिगायं च-

वाहि-जल-जलगा-तक्कर-हरि-करि संगाम-विसहर-भयाइं। नासन्ति तक्खणेगा नवकार-पहागा-मन्तेगा ।। 2 ।। न य तस्स किंचि पहवइ डाइगाि-वेयाल-रक्ख-मारि-भयं। नवकार-पहावेगां नासन्ति य सयल-दुरियाइं।। 3 ।।

तहा-

हियय-गुहाए नवकार-केसरी जागा संठिम्रो निच्च । कम्मट्ट-गण्ठि-दोघट्ट-घट्टयं तागा परिनट्ट''' ।। 4 ।।

5. तस्रो नवकारमणुसरन्ती पिवठ्ठा एग-दिसाए। जाव दूर गया ताव दिट्ठो एगो तावसो; तस्स मूल गया; स्रिभवाइस्रो सो। पुच्छिया तेरा—"कस्रो सि स्रम्मो इहागया?"। ताहे कहेइ — 'स्रहं चेडगस्स घूया, जाव हित्थराा स्राराीया"। सो य तावतो चेडगस्स नियल्लस्रो। तेरा स्रासासिया— "मा बीहेहि" त्ता। भिराया य—

"मा सोयं करेहि; ईइसो चेव एस संजोग-विश्रोगहेऊ जन्म-मरण-रोग सोग-पउरो श्रसारो संसारो"। वराफलेहि श्रिं एच्छन्ती वि काराविया पाणविति, नीया विसमं। भरिएया य—''एत्तो परेण हल-किट्ठा भूमी, तं न श्रक्कमामो श्रम्हे। एसो दन्तपुरस्स विसन्नो; दन्तवक्को य एख राया। ता तुम निव्भया गच्छ एयांम नयरे। पुराो सु-सत्थेण गच्छसु चपं" ति। नियत्तो तावसो।

6 इयरा पिवट्टा दन्तपुर। गया पुच्छन्ती साहुगी-मूल; विन्दिया पवित्तगो। पुच्छिया "कन्नो साविगा?,,।कहियं तीए जहिट्टय। परुन्ना मगागं संठिवया पवित्तगोए— महाणुभावे, मा कुग्।सु चित्त-खेयं; ग्रलंघगोत्रो विहि-परिगामो। जको—

विहडावइ घडियं पि हु विहडियमिव किंचि संघडावेइ। अइ-निउगो एस विही सत्ताग सुहासुह-करणे ॥ 5 ॥

किंच-

खगा-दिट्ठ नट्ठ-विहवे खगा-परियट्टन्त-विविह-सुह-दुनखे। खगा-संजोग-विश्रोगे संसारे नित्थ कि पि सुहं।। 6।। जेगा चिय संसारो बहु-विह-दुनखाण एस भण्डारो। तेगा चिय इह धीरा ग्रपवग्ग-पह पवज्जन्ति "।। 7।।

7. एवमाइ अणुसासिया संवेगमुवगया तागां चेत्र मूले पव्वइया। पुच्छियाए वि दिक्खाए अन्दागा-भएगा गव्भो न अक्खाओ । पच्छा गाए मयहरियाए सव्भावो कहिओ। पच्छन्नं धरिया। पसूया सामागी सह नाममुद्दाए। कंवल-रयणेगा य सुसाणे छड्डोइ।

8. पच्छा मसारग-पालेरा गहित्रो, भज्जाए ग्रन्पिग्रो 'ग्रविक-णात्रो' ति नामं कय। सा य ग्रज्जा तीए पारगाए सम मेति करेई ति।

9. सा यज्जा ताहि संजर्डिह पुच्छिया— "कहि गव्भो?"। भगइ - "मयगो जाग्रो, ता मे उज्भिग्रो"।

- 10. सो तत्थ संबहुइ। ताहे दारगरूवेहिं समं रमइ। सो ताि हिम्भरुवाि भए।इ—''ग्रहं तुव्भं राया, मम करं देह''। सो लुक्ख-कच्छूए गहिम्रो ताि भए।इ—''ममं कण्डूयह''। ताहे से 'करकण्डु' ति नाम कयं। सो य ताए संजईए प्रणुरत्तो। सा य से मोयए देइ, जंवा भिक्खं लठ्ठं लहेइ।
- 11. सविङ्ग्यो सो सुसारां रक्खड । तत्थ दो संजया केराइ कारणेरा भ्रइगया, जाव एगत्थ वंस-कुडंगे दण्डगं पेच्छन्ति । तत्थ एगो दण्ड-लक्खरां जाराइ, जहा—

एग-पव्वंपसंसन्ति दु-पव्वा कलह-कारिया।
ति-पव्वा लाभ-संपन्ना चउ-पव्वा मारगन्तिया।। 8।।
पंच-पव्वा उ जा लट्टी पंथे कलह-निवारिगो।
छ-पव्वा य ग्रायंको सत्ता-पव्वा ग्रारोगिया।। 9।।
चउरंगुल-पइट्टागा ग्रद्धं गुल-समूसिया।
सत्त-पव्वा य जा लट्टी मत्ता-गय निवारिगो।। 10।।
ग्रह-पव्वा ग्र-संपत्ती नव-पव्वा जस-कारिया।
दस-पव्वा उ जा लट्टी तिहयं सव्व-संपया।। 11।।
वंका कीडक्खइया चित्तलया पोल्लया य दड्डा य।
लट्टी य उव्ध-सुक्का वज्जेयव्वां पयत्तेगा।। 12।।
घगा-वद्धमागा-पव्वा निद्धा वण्णेगा एग-वण्गा य।
एमाइ-लक्खग्-जुया पसत्थ-लट्टी मुणेयव्वा।। 13।।

12. तस्रो तेगा भिरायं—"जो एयं दण्डगं गेण्हिस्सइ सो राया होहिइ; किंतु पिडिच्छियव्वं जाव स्रन्नािग चतािर स्रगुलाइं वहुइ; ताहे जोगो" ति । तं तेगा मायंग-चेडएगा सुयं, एक्केरा य धिज्जाइ-एगा ताहे सो धिज्जाइस्रो स्रप्पसािरयं तस्स चउरंगुलं खिराऊगा

छिन्देइ। तेगा य चेडगेण दिहों सो उद्दालिग्रो। सो तेगा धिज्जाइएणं करण नीग्रो। भगइ—"देहि दण्डगं"। सो भगइ—"मम मसाणे एस विड्डिग्रो, ग्रग्रो न देमि"। धिज्जाइग्रो भगइ—"ग्रन्नं गेण्ह"। सो नेच्छइ, भगइ य—"एएगा मम कज्जं" ति। सो दारगो न देइ। तेहिं सो दारगो पुच्छिग्रो—"कं न देसि?"। भगाइ य—"ग्रहं एयस्स दण्डगस्स पभावेगा राया होहामि" ति। ताहे कारणिया हिसऊगा भगन्ति—"जया तुमं राया होज्जासि तया तुमं एयस गामं देज्जासि"। पिडवन्न तेगा।

- 13. धिज्जाइएगा वि ग्रन्ने धिज्जाइया भिग्या, जहा "एयं मारेत्ता दण्डगं हरामो"। तं तस्स पिउगा सुयं। तािगा तिण्णि वि नट्टािगा जाव कंचरापुरं गयािगा।
- 14. तत्थ राया अपुत्तो मस्रो । आसो स्रहिवासिस्रो । तस्स वाहिं सुयन्तस्स मूलमागस्रो; पयाहिग्गि-काऊग् ठिस्रो । जाव स्रायरेग् नायरा पेछन्ति लक्खग्-जुत्ते । जय-सद्दो कस्रो, नन्दी-तूरमाहय इमो वि जंभतो उद्दिस्रो, विसत्थो स्रास विलग्गो; पवेसिज्जइ । 'मायंगो' ति धिज्जाइया न देन्ति पवेसं । ताहे तेग् वाडहाग्गगा हरिएसा धिज्जाइया कया । उत्तं च—

दिधवाहन-पुत्रेगा राज्ञा च करकण्डुना । वाटधानक-वास्तव्याश्चाण्डाला वाह्मगो-कृताः ॥ 14॥

- 15. तस्स य घरनाम 'ग्रविकण्णगो' ति ग्रवहीरिङ्गण तेहिं तं चेव चेडग-कयं नामं पइट्टियं 'करकण्डु' ति ।
- 16. ताहे सो धिज्जाइश्रो ग्रागश्रो "देहि मम एगं गामं" भगाइ "जो ते रुच्चइ त गेण्ह" । सो भगाइ "मम चपाए घरं ता तीए विसए देहि" । ताहे दहिवाहगास्स लेहं देइ "देहि मम्

एगं गामं, श्रहं तुब्भं जं रुच्चइ गामं वा नगरं वा तं देमि"। सो रुहो ''दुहु मायंगो श्रप्पाणं न यागाइ" ति ।

17. दुएग् पिडिम्रागएग् किह्यं। करकण्डु कुविम्रो: चंपा रोहिया; जुद्धं च वट्टइ। ताहे संजईए सुयं। "मा जग्ग-क्खम्रो होिह" ति मयहिरं म्रापुच्छिऊग् गया तं नयरं। करकण्डूं उस्सा-रिता रहस्सं भिन्दइ—"एस तव पिय" ति। तेग्ग ताग्गि म्रमा-पियरो पुच्छियागि। तेहिं सब्भावो किह्म्रो। माणेणं न म्रोसरइ। ताहे सा चंपं म्रइगया, रन्नो घरं म्रईइ; नाया, पाय-विडयाम्रो गसीम्रो पहन्नाम्रो। राइगा वि सुयंज्ञ सो वि म्रागम्रो। विन्दत्ता प्रासग् दाऊग् तं गब्भं पुच्छइ। सा भग्गइ—"एस सो जेग्ग रोहियं नगरं"। तुट्ठो निग्मम्रो, मिलिम्रो। दो वि रज्जािग तस्स दाऊग् दिह्वाहग्गो पव्वइम्रो।

18. करकण्डु य महा-सासगो जाम्रो। सो किल गोउलिपग्रो। ग्रणेगागि तस्स गोउलागि जायागि। जाव सरय-काले
एग गो-वच्छं थोर-गत्तं सेयं पेच्छइ। भगाइ—"एयस्स मायरं
मा दुहेज्जह; जया विद्वा होज्जा तया ग्रन्नागं गावीगं दुढं पाएज्जाह"। ते गोवा पिडसुगान्ति। सो उच्चत्त-विसागो गन्ध-वसहो
जाग्रो; राइगा दिट्टो। सो जुद्धिकन्नग्रो जाग्रो। पुगो कालेग राया
ग्रागग्रो। पेच्छइ महा-कायं जुण्ग-वसभ पहुएहि परिघट्टिज्जन्तं।
गोवे पुच्छइ—"किहं सो वसभो ?" ति। तेहि सो दाइग्रो तयवत्थो।
भिणयं च—

गोहु गगास्स मज्भे ढिविकय-सहे गा जस्स भज्जन्ति । दित्ता वि दिरय-वसभा सु-तिक्ख-सिंगा समत्था वि ।।15।। पोरागाय-गयदप्पो गलन्त-नयगो चलन्त-विसमोहो । सो वेव इमो वसभो पहुय-परिघट्टगां सहइ ।।16।।

19. तं तारिसं पेच्छिय गम्रो विसायं, चिन्तेइ ग्रिंगिच्चयं— "ग्रहो, तारिसोहोऊग् संपइ एयारिसो जाग्रो एस वसभो। ता सब्वे ग्र-थिरा संसारे पयत्था। तहा हि— जो ताव भोग-निबन्धगं महा-मोह-हेऊ य ग्रत्थों सो ग्र-धवो। भिग्गियं च—

चवलं सुर-चावं व विज्जु-लेह व्व चश्वलं।
पायावलग्ग-पंसु व्व धर्गा ग्रथिर-धम्मय।।17।।
ग्रत्थं चोरा विलुम्पन्ति उद्दालन्ति नरेसरा।
वन्तरा य निगूहन्ति गेण्हन्ति ग्रह दाइया।।18।।
हुयासगो डहे सव्वं जलुप्पीलो विगासए।
सव्वस्स हरगां चावि करेइ कुविग्रो जमो।।19।।

तहा परमाग्गन्द-हेऊ इट्ट-जग्ग-संगमो वि स्रग्गिच्चो । कहं ?—

जहा सज्भाए हक्खंमि मिलन्ति विहगा वहू।
पिन्थिया पहियावासे जहा देसन्तरागया।। 20।।
पहाए जन्ति सक्वे वि स्रन्नमन्नं दिसन्तर,
एवं कुडुंब-वासे वि संगया वहवो जिया।। 21।।
नरामर-तिरिक्खाइ-जोिएसुं कम्म-संजुया।
मच्चु-प्पहाय-कालंमि सक्वे जन्ति दिसोदिसि।। 22।।

हा —

जणु मत्तपमत्तर हिण्डइ पुर-पहेहि ।
मोडाउडि करन्तर वेढिर वहुनरिह ।।
तं जोयणु अइरेरा जरा खरा-भंगुरे ।
जर-रोगेहि सोसिज्जइ रक्खं तह खरे ।। 23 ।।
तहा—
गट्भे जम्मे वालत्तरांमि तरुगत्तरांमि थेरते ।

( 86 )

मट्टिय-भण्डं व जीया सव्वावत्थासु विहडन्ति' ।। 24 ।।

20 एमाइ चिन्तन्तो पडिबुद्धो पत्तेय-बुद्धो जाग्रो । काऊरा पंच-मुद्दियं लोयं देवया-विइण्ग-लिंगो विहरइ । भिरायं च—

सेयं सुजायं सुविभत्त-सिगं जो पासिया वसभं गीठ्ठ-मज्भे। रिद्धि ग्र-रिद्धि समुपेहियागां कलिंग-राया वि समिक्खे धम्मं।। 25 ।।

### २ दोसुहो राया

- 21. संपद्द दुम्मुह-चरियं। ग्रित्थ इहेव भारहे वासे कंपिल्लं नाम पुरं। तत्थ हरि-कुल-वंस-संभवो जन्नो नाम राया। तस्स गुरा-माला नाम भारिया। सो य राया तीए सह रज्ज-सिरि ग्रणुहवन्तो मोद्दे कालं।
- 22. अन्तया अत्थारा-मण्डव-ठिएरा पुच्छिस्रो दूस्रो—"िकं वित्य ममं जं अन्त-राईणं अत्थि ?"। दूएरा भिरायं—"देव, चित्त-अभा तुम्ह नित्थ"। तस्रो राइराा आराता थवइणो जहा —"लहुं चित्त-समं करेह"। आएसारान्तरं समाढता।
- 23. तत्ध धरणीए खन्नमागीए कम्मकरेहि पंचमनिवणे सन्व-रयणमञ्जो जलगो न्व तेयसा जलन्तो विट्ठो महा-मउडो, सहरिसेहि सिट्टो जय-राइगो । तेण वि परितुठ्ठ-मणेगां नन्दी-तूर-रव-पुन्वयं उत्तारिश्रो भूमि-विवराश्रो । पूड्या थवइ-माइगो जहारिह-वत्य-पाईहि ।
- 24. थेवकालेगा निम्माया उत्तुंगसिंहरा जित्तसभा । सोहण- विणे य कन्नो चित्तसभाए विवेसो । ग्रारोविन्नो मंगलतूरसंहेगा

म्रप्पगो उत्तमंने मउडो । तप्पभावेगा दो-वयगो सो राया जाग्रो। लोएगा य तस्स "दोमुहु" त्ति नाम कयं।

25. अइक्कन्तो कोइ कालो । तस्स य राइगा सत्त तग्या जाया । "दुहिया मे नित्थ" ति गुगामाला अद्धिइ करेइ । मयगा-भिहागास्स जक्खस्स इच्छइ उवाइये । अन्नया पारियाय-मजरी- उवलंभ-सुमिगाय-सूइया जाया तीसे दुहिया । कयं च वद्धावग्य । दिन्नं जक्खस्स उवाइयं। कयं च तीए नामं 'मयगामजिर' ति । कमेगा य जाया जोवगात्था ।

26. इस्रो य उज्जेगीए चंडपज्जोस्रो राया। तस्स दूएण साहियं, जहा—:'राया दोमुहो जास्रो"। पज्जोएगा भिएयं— "कहं ?"। दूएगा भिएयं— "तस्स एरिसो मउडो ग्रत्थि; तिम्म स्रारोविए दो मुहािगा हवन्ति"। मउडस्सुविर पज्जोयस्स लोभो जास्रो। दूयं दोमुह—राइगो पेसेइ— "एयं मउड-रयगां मम पेसेहि; ग्रह न पेसेसि तो जुज्भ-सज्जो होहि"। दोमुह-राइगा दूर्यो भिग्सें पज्जोय-सन्तिस्रो— "जइ मम ज मिग्गयं देह, तो ग्रहिमव मउड देमि"। दूएगा भिग्गयं— "कि मग्गह ?"। राइगा भिग्गयं—

"देह तलगिरी हत्थी, ग्रगिभी ह्न तहा रहवरो य ! जाया य सिवादेवी, लेहायरिय-लोहजंघो य" । 12611 एवं च पज्जोयस्स रज्जसारं।

27. पिडगम्रो दूम्रो उज्जेशि । साहिस पिज्जोयस्य दोमुह-सिन्तयं पिडययण् । कुद्धो ग्रईव पञ्जोग्रो, चिलग्रो चउरगवलेण— दोन्नि लक्खा मयगलाणं दोन्नि सय-सहसा रहाणं, पंच ग्रजुयाणि हयाणं, सत्त कोडीग्रो पयाइजिंगाणं । ग्रण्विरयपयाणेहि पत्ती पंचाल-जण्वय-सिन्धं ।

( 88 )

- 28. इयरो वि दोमुहराया चउरंगबल-समग्गो नीहरिस्रो नयरास्रो, गस्री पिंडसंमुहं पज्जोयस्स ।
- 29. पंचाल-विसय-सन्धीए रइग्रो गरुड-व्यूहो पज्जोएगा, सागर-व्यूहो दोमुहेगा। तश्रो कमेगा संपलग्गं दोण्ह वि बलागा जुज्मं। सो मउड-रयगा-पभावेगा ग्रजेग्रो दोमुहराया। भग्गं पज्जोयस्स वलं। विन्धिऊगा पज्जग्रो पवेसिग्रो नयरं। दिन्नं चलणे कडयं। सुहेगा तत्थ पज्जोयराइगाो वच्चइ कालो।
- 30. अन्नया दिट्ठा तेगा मयगामंजरी । जाग्रो गाढो अगराग्रो । तम्रो कामग्गिणा डज्भमागस्स चिन्ता-संताव-गयस्स वोलिया कह वि राई । पच्चूसे य गग्रो अत्थागां । दिट्ठो परिमिलागा-मुह-सरीरो दोमुहराइगा. पुच्छित्रो सरीर-पउत्ति । न देइ पडिवयगां । सासंकेगा य गाढयरं पुट्ठो । तग्रो दीहं नीससिऊगा जपियं पज्जोएगा—

मयगा-वसगस्स नरवर, वाहि-विघत्थस्स तह य मत्तस्स । कुविकस्स मरन्तस्स य लज्जा दूरुजिभया होइ ।। 27 ।। ता जइ इच्छिसि कुसलं, पयच्छ तो मयगामंजिर एयं। नियधूयं मे नरवर, न देसि पविसामि जलगांमि ।। 28 ।।

- 31. तत्रो दोमुहेगा निच्छयं नाऊगा दिन्ना । सोहगा-दिगा-मुहुत्ते कयं पाणिग्गहणां । कइवयदिणेहिं धरिस्रो, पूइऊगा विसन्जिस्रो, गस्रो उन्जींग पन्जोस्रो ।
- 32. ग्रन्नया ग्रागम्रो इन्द-महूसवो। दोमुहराइएा ग्राइट्ठा नयरजएा "उब्भेह इन्द-केउं "। तग्रो मगल-नन्दी-महारवेरा धवलधय-वडहो डोय-खिखिएाजालालंकिग्रो ग्रवलंविय-वर मल्ल-दामो मिएरियएा-मालाभूसियो नाएगाविह-पलवमाएा-फलनिवह-चिच-इग्रो उब्भिग्रो इन्दकेउं।

- 33. तम्रो नच्चिन्त निट्टयाम्रो, गिज्जिन्त सुकइ-रइया कव्वबन्धाः नच्चिन्त नर-संघायाः दोसन्ति दिट्टि-मोहराइ इन्दयालाइं इन्दयालिराो, दिज्जिन्ति तंबोलाइं, खिप्पन्ति कुं कमकप्पूर-जलच्छडा, दिज्जिन्त महादाराइं, वज्जिन्ति मुइंगाइ-म्राम्रोज्जाइं।
- 34. एवं महापमोएग् गया सत्त वासरा; ग्रागया पुण्णिमा। पूइयो महाविण्छडु ग् कुसुमवत्थाईहिं दोमुहराइगा इन्दकेऊ महातूर-रवेग्। ग्रन्निम दिणे पडिग्रो मेइणीए। दिहो राइग्गा ग्रमेज्जमुत्त-दुग्गन्थे निवडिग्रो, जणेग्ग परिलुप्पमाग्गो य। दहू ग् चिन्तियं—

"धिरत्थु विज्जुरेह व्व चचलागां परिगाम-विरसागां रिद्धीगां"

35. एवं चिन्तयन्तो संबुद्धो, पत्तोय-बुद्धो जाग्रो । पंचमुद्धियं लोयं काऊरा पब्वइग्रो । उत्तं च -

जो इन्दकेउ सुम्रलंकियं तं दठ्टुं पडन्तं पविलुप्पमारा रिद्धि ग्ररिद्धि समुपेहियारां पंचालराया वि समिक्खे धम्म ।। 29 ।।

### २ नमी राया

- 36. संपय निमचरिचं। ग्रित्थ इहैय भारहे वासे ग्रवन्ति जिल्लावए सुदंसलं नाम पुरं, मिल्लिरहो नाम राया। तस्स सहोयरो जुगवाहु जुवराया; तस्स य निरुवम-रूव-लावण्ला मयला-रेहा नाम भारिया। सा य ग्रच्चन्त-परम-साविया। तीए पुत्तो सञ्बगुल-संपन्नो चंदजसो नाम।
  - 37. ग्रन्नया मिर्गरहो मयरेहं दहू गा ग्रन्भोववन्नो विन्ति । ( 90 )

पयत्तो—"कहं पुरा एयाए सह मम संजोन्नो भविस्सइ ? ग्रहवा ताव पढमं पीइं करेमि, पच्छा चित्त-भाव नाऊरा जहाजोग्गं जइस्सामि"। एवं मन्तेऊरा तोए सह पीइ घडेइ। पुष्फ-कुंकुम-तबोल-वत्थालं-काराइयं पेसेइ। न य तीए कोइ ग्रन्नो दुठ्ठ-भावो हियए। एवं कालो वच्चइ।

38. शन्नया मिर्गिरहेगा मयगारेहा भिर्गिया—"मुंदरी जइ ममं पुरिसं पिडवज्जिस ता सयल-रज्ज-सामिरिंग करेमि"। तीए मिर्गियं—"नपुं सित्थि—भावेगा विज्जियस्स पुरिसत्तं तुज्भ पुव्वकम्मे—गेव जायं मया अप्पिडवन्ने वि। जं पुगा रज्ज-सामित्तं तं पि को इरिउं तरइ तुह भाइ-जुवराय-घरिगि-सद्दं वहन्तीए ममं ?। अन्नं च जे सप्पिसा हवन्ति ते मरगा-वसगा बहु मन्नन्ति न उगा इहलोय परलोय-विरुद्धं आयरन्ति। जन्नो —

जीवारा हिंसाए, श्रलिएरा, तह परस्स हरणेरां। पर-इत्थि-कामणेरा, जीवा नरयंमि वच्चन्ति ।। 30 ।।

ता महाराय, एवं ववित्थए मृत्तु गा दुठ्ठ-भावं ग्रायारं पिडवज्जसु''। एवं च सोऊगा तुण्हिक्को ठिम्रो। चिन्तियं च तेगा—" न एसा जुग-वाहुंमि जीवमाणे ग्रन्नं पुरिसमिच्छेइ। ता एयं विस्संभेगा घाएमो; तम्रो बलक्कारेगा गिण्हिस्सामि। न ग्रन्नो को वि उवाम्रो ग्रित्थ" ति। एवं कालो वच्चई।

39 अन्नया मयगारेहा चन्द सुमिणे दहू एा भत्तु गा साहेइ। तेगा भिग्या — "सुन्दरी, सयल — पुहिव — मंडल — नहयलस्स मयंक — भूओ सुग्रो ते भविस्सइ"। तम्रो तीए गब्भ — संभवो संवृत्तो। तइए य मासे दोहलो जाम्रो — " जई जिगागा मुिग्गां च पूर्य करेमि, सयय च तित्थयरागा सन्तियाम्रो कहाम्रो निसुणेमि"। तम्रो जहि —

च्छाए संपूरिय-डोह्ला गष्भं सुहेणुव्वहइ।

- 40. ग्रन्नया वसन्त-मासे जुगवाहूम यग्रिहाए सह उज्जाणे कीडत्थमुवागग्रो । खज्ज-भोयग्-पाग्-खित्तस्स ग्रत्थिगरीग्रो वोलीग्रो ग्रहेसरो । उच्छाइग्रो तमनियरेग् भुवग्गाभोग्रो । तग्रो जुगवाहू तिम चेव उङ्गाणे ठिग्रो ।
- 41. मिएरहेएा चिन्तियं सोहराो एस ग्रवसरो, एगं ताव जुगबाहू नयर-बाहिरुज्जाणे ठिग्रो, वीयं थोव-सहाग्रो, तइयं रयराी, चउत्थं तिमिर-नियरेण ग्रन्धारियं वरां। ता गन्तूरा मारेमो। ताहे मयरारेहाए सह निस्संकं रिमस्सामि"। एवं च चिन्तिऊगण मडलग्ग गहाय गग्रो उज्जारा।
- 42. जुगबाहू वि काऊग् रइ-कीलं पसुत्तो कयली-हरे। पुरिसा चउसु वि पासेसु निवण्गा। भिग्याय ते मिग्रिरहेग्ग "कत्थ जुगवाहू?"। साहिस्रो य तेहि। "मा इत्थ कोइ सत्तृ रयगीए ग्रिभिवस्सइ त्ति ग्रिधईए ग्रागग्रो ग्रहं" ति भिग्रिऊग् पिवहीं कयली-हरए। स-संभममुद्वित्रो जुगबाहू, कन्नो पगामो। भिग्रिग्रो मिग्रिरहेग्ग—" उट्टे हि नयरं पिवस्तामो ग्रलमेत्थ वासेग्ग"। तग्रो उट्टिउमाढत्तो जुगवाहू। एत्थन्तरे ग्र-वियारिऊग् कज्जाकज्जं ग्र-गिग्रिङ्ग ज्यावायं, उज्जिङग् परलोगभयं, वीसत्थ-हिग्ग्रो ग्राह्मो दढ निसिय-खग्गेग् कथराए मिग्रिरहेग्ग। गुरु-प्पहार-वियगा निमीलियच्छो निवडिग्रो धरिग्-वट्टे। धाहावियं मयग्र-रेहाए "ग्रहो ग्र-कज्जं कयं" ति। तग्रो पहाविया उज्जय खग्गा पुरिसा। भिग्रियं "किमेयं" ति। संलत्तं मिग्रिरहेग्ग "मम हत्थाग्रो पमाएग् खग्गं निविडयं। ग्रलं सु दरी, भएग्ग"।
  - 43 तत्रो पुरिसोहि नाऊरण मिर्एरह-चिट्टिय वला नीग्रो

नयरं मिएरहो; साहिस्रो चन्दजसस्स जुगबाहू-वृत्तान्तो । स्रइ-कलुएां कन्दन्तो विज्ज-नियरं गिष्हिऊएगागस्रो उज्जाएां । कयं वेज्जेहिं वर्ण-कम्मं ।थोवन्तरेरा पराष्ट्रा वाया, निमीलियं लोयरा-जुयलं, निच्चिट्ठी-हूयाइं स्रगाइं, रुहिर-निवह-निग्गमेरा धवली-हूयं सरीरं।

44, तन्नो मयगारेहाए नाउगां मरगावत्थं जुगबाहु-कण्गामूले ठाइऊग भत्तुगो महुरं निउगां भिगाउं पयत्ता—"महाणुभाव करेसु मगा–समाहि; मा करेसु कस्सइ उवरि पन्नोसं; भावेसु सव्व-सत्तोसु भिता; पडिवज्जसु चउ-सरगा–गमगा; गरिहेसु दुच्चरियं; सम्म म्राह्यासेसु स-कम्म-वसेगा समागयिममं वसगां। भिगायं च—

जं जेगा कयं कम्मं अन्न-भवे इह-भवे वसन्तेगा। तं तेगा वेइयव्वं निमित्ता-मेत्तं परो होइ ।। 31 ।।

ता गेण्हसु परलोयपाहेयं। स्रवि य -

पडिवज्जसु सब्बन्नं देवं सद्दह्सु परम-तताइं। जा-जीवं गुगा-निहिगो पडिवज्जसु साहुगो गुरुगो ।। 32 ।। पािंग्वहािलय-परध्या-मेहुन्न-परिग्गहागा वेरमगां तिविहं तिविहेगा तहा कुगासु तुमं जाव-जीवाए ।। 33 ।। श्रद्वारसण्ह सम्मं पाव-द्वागाागां तह य पडिवकमसु भावेसु भव-सरुवं श्रणुसरसु मणे नमोक्कार ।। 34 ।।

जाग्री —

पंच-नमुक्कार-समा स्रन्ते वच्चन्ति जस्स दस-पाराा। सो जइ न जाइ मोक्खं स्रवस्स वेमारिएयो हौइ ॥ 35॥ तहा वोसिरसु सध्व-संगं। जस्रो-

न पिया न चेव माया न सुया न य भायरो न सुहि–वन्तु । न य धरा–निचया सरगां संसारे दुक्ख–पउरंमि ।। 3६ ।। एक्को च्चिय इह सरगां जम्मगा–जर-मरगा–दुक्ख-तिवयागां। सत्तागा सुह–निहागां जिग्गिन्द–परिभासिस्रो धम्मो ॥ 37॥

- 45. एवं च सव्वं जुगवाहुगा उत्तमंग-विरइय-कर-मएलिगा पिडिच्छियं। थेव -वेलाए सुहज्जवसागाविगन्नो पंचत्तमुवगन्नो। तम्रो स्वकत्वि उमाढनो चन्दजसो।
- 46. मयगरेहाए चिन्तियं "धरत्थु मज्भ रुवस्स एवं विहागात्थ मूलस्स : संपइ एस पाव कारी ग्रिगाच्छमागा। वि मे ग्रियास्सं सील भंगं करिस्सइ। ता ग्रलं एत्थावत्थाणेगा। ग्रण्गात्थ देसे गन्तूगा परलोय कङ्जम गुचिठ्ठामि। ग्रन्नहा पुत्तस्स वि एस पावो विगासं करिस्सइ"।
  - 47. एवं मन्तिऊग् सोगाउल-हिययाग् चन्दलसाईग् ग्रहुरता-समए गुरु-दुक्ख-संतत्त-मगा नीहरिया उज्जागाग्रो। गया पुज्वाभिमुही; पत्ता महाडइं। वोलिग्गा जामिग्गी वच्चन्तीए। मज्भजण्हे पावियं पउम-सरं। वग्ग-फलेहि कया पाग्ग-वित्ती। ग्रह वेयखिन्ना पमुत्ता सागारं भत्तं पच्चक्खाइता कयली-हरे। ग्रागया वेयखिन्ना पमुत्ता सागारं भत्तं पच्चक्खाइता कयली-हरे। ग्रागया रयगी; तीए घुरुक्कन्ति वग्गा, गुंजन्ति सीहा, घुरुघरन्ति वराहा, पेक्कारन्ति भेरवं भसुयाग्रो। एवं ग्रणेग-सावय-सद्द-वित्तत्थाए नमोक्कार-चिन्तग्-पराए ग्रहु-रत्ते जाया उयरे ग्रईव-वेयगा। नमोक्कार-चिन्तग्-पराए ग्रहु-रत्ते जाया उयरे ग्रईव-वेयगा। कच्छेग् पसूया सव्व-लक्खण-संपन्नं दारगं। पहाए य कवल-रयणेण वेढित्ता जुगवाहु-नामंकियं मुद्दा रयण ग्रोलंविऊग् कंधराए गया सरवरं। पक्खालिऊग् ग्रंवराइ ग्रवइण्गा मज्भगत्थं।
    - 48. एथन्तरे जल-मज्भाग्रो कयन्तो व्व समुद्धाइग्रो ग्रईव-जवेगा जल-करी; गहिया तेगा सुण्डाए; पिक्खत्ता नहयले। भवि-

यन्वया-नियोगेगा दिंहा नन्दीसर-दीव-षत्थीएगा विज्जाहर-जुवाणेगा। 'रुववइ' ति काऊगा गहिया निवडमागी, करुगा रुयमागी। नीया वेयडु-पन्वयं। भिगायो य सो रुयमागिए—'भो महा-सत्त, प्रज्जाहं वण-मज्के ससूया दारगं। तं च कथली-हरे मृत्तूण सरमवइण्गा, जल-गएगा उक्खिता, तुमए गहिया। ता सो बालो केगाइ वगायरेगा वावाइज्जिस्सइ, ग्रहवा ग्राहार-विरहिग्रो सयं चेव विवज्जेज्जा। ता महा-पुरिस, ग्रवच्च-दाणेण पसायं काउगा मा विक्खेवं करेहि। दारयमाणेहि ममं वा तत्थ नेहिं ति।

49. विज्जाहर-जुवागाएगां भगियं — "जइ मं भत्तारं पिड-ज्जिस ता तुज्भ ग्राएस-कारी भवामि । ग्रन्नं च — गधार-जगावए रयणवाहे नयरे मिराचूडो नाम विज्जाहर-राया, कमलावई भारिया तेसि पुत्तो मिराप्पहो ग्रहयं च । मिराचूडी दोण्ह वि सेढीगां ग्राहेवच्चं पालेऊगा निव्वण्ण-काभभोगो मम रज्जे ठाविऊगा चारण-समण-समीवे दिवसं पिडिवन्नो । सो य ग्रणुक्कमेण विहरन्तो ग्रईय-वासरे ग्रामो ग्रासि इह । संपइ चेइय-वन्दरगत्थं नन्दीसरं गन्नो । तस्स समीवे वच्चन्तेण मए तुमं; दिहा । ता सुंदरी, सयल विज्जाहरीगा सामित्तो ठवेमि तुमं; पिडवज्जसु ममं नायगं । ग्रन्नं च — सो तुज्भ तणग्रो ग्रासावहरिएगा मिहिलाहिवहिगा ग्रडविं वियरन्तेगा दिठ्ठो महा-देवीए दिन्नो । सा पुत्तां व पालेइ । एयं मए पन्नतीए महा-विज्जाए ग्रामोएऊगा नायं । एयं ग्रन्नहा । ता सुयणु, मुंचसु उव्वेयं, ग्रवलं-वेमु धीरधं, कुणसु पसन्नं मर्गां, माणेसु मए समागां जोव्वरा सिरि" ।

<sup>50.</sup> एयं सोऊरा चिन्तियं मयरारेहाए — "ग्रहो मे कम्म-परिराई, जेरा अन्नन्न-वसरा-भागिरा भवामि। ता किमेत्य कायव्वं?। मयरा-घत्थो य पाराी न गणेइ कज्जाकज्जं, न वियारेइ गुरा-दोसं,

न मुणेइ-परलोय-विरुद्धं, नावेक्खइ लोयाववायं। ता एवं ववित्थए, सोलं रिक्खयव्वं मए केराइ विक्खेवेरां' ति चिन्तिऊरा भिराम्रो खयरो—"सुपुरिस, नन्दीसर-वर-दीवं नेहि मं; तत्थावस्स तुह पियं करिस्सामि"।

51. तथ्रो मुइय-मणेगा विउव्वियं वर-विमागां; तिम्म ग्रारो विऊगा मयगा-रेहं गय्रो नन्दीसर-दीवं। तिम्म य बावन्न-जिगिन्द-भवगाइं। भणियं च—

श्र जरा-गिरीसु चउसु सोलससु दिहमुहेसु सेलेसु । बत्तीस रइकरेसुं नन्दीसर-दीव-मज्भिम्म ।। 38 ॥ जोयरा-सय-दीहाइं पन्नासं वित्थडाइं विमलाइं । बावत्तरूसियाइं बावन्नं हुन्ति जिरा-भवरा। ।। 39 ॥

52. तम्रो म्रवयरिक्जण विमाणाम्रो मिण्पिभेण मयणरेहाए य काळण पूर्य विन्दयाम्रो उसभ-वद्धमाण-चन्दाणण-वारिसेणाभिहाणणाम्रो जििएन्द-पिडमाम्रो । विन्दिम्रो मिणाचूड-चारण-मुणी; उविविद्वाइं तयन्तिए। सो भगवं चउ नाणी। तेण म्राभोएऊण मयणहरा-वइयरं धम्म-कहा-पुक्वयं उवसामिम्रो मिणाप्पभो; खामिया तेण मयणरेहा, भिणायाय—" म्रज्ज-प्पभइ भिणिणी तुमं; भणमु इण्हि कि करेमि"। तीए भिणायं—"कयं सक्वं चेव तए नन्दीसर-तित्थ-दंसणेण "। पुट्ठो य मुणी—"भयवं, साहसु मम सुयस्स पर्जत्तं"। मुणिगा भिणायं—"सुणसु—

53, "जंबुद्दीवस्स पुन्व-विदेहे पुक्खलावई-विजए मिर्गितोर्गं नाम नयरं। तत्थ य ग्रमियजसो नाम चक्की ग्रासि। तस्स पुष्फवई-भारियाए दो पुत्ता ग्रासि, पुष्फुसीहो रयग्सीहो य। ते य चउरासी-पुन्व-लक्खा रज्जं काऊग् संसार-दुक्ख-भीया चारग्-समण-समीवे पव्वइया। सोलस-पुव्व-लक्खा जहोउय पव्वज्जं काऊरा ग्राउक्खएरा ग्रन्चुए कप्पे इन्द्रसामारिएया बावीस-सागरोवमाऊ देवा उववन्न।

- 54. "तत्थ य ग्रमर सुहमुवभु जिऊरा चुया समाराा धाइय-संड भारहद्धे हिरसेराद्धचनकविद्धराों समुद्दत्ताए देवीए पुत्ता जाया, एगस्स सागरदेवी बीयस्स सागरदत्तो य नामं। ते य ग्रसार रज्ज-सिरं नाऊरा भयवग्रो बारसम-तिलोय-गुरुराो दढ सुव्ययस्स तित्थे वहु-वोलीणे सुगुरु-समीव निक्खन्ता। तइय-वासरे विज्जु-घाएरा वावाइया सन्ता महासुक्के उववन्ना सत्तरस-सागरोवमाऊ। तत्थ देव-सुहं निसेवमाराा गमेन्ति कालं। ग्रन्नया य बावीसइमस्स तित्थयरस्स भगवग्रो केविल-मिहमाए गया। तत्थ य तेहिं पुठ्ठो भगवं—'कत्थम्हे चुया समाराा उवविज्जस्सामो ?'। भवयया भिर्णयं—'इहेव भारहे मिहिलाए पुरीए जसराराइराो तुम्हिक्को पत्तो भविस्सइ; बीग्रो उरा सुदंसरापुरे जुगबाहु-राइराो मयसेरारेहाए भारियाए पुत्तो भविस्सइ; परमत्यग्रो पिया-पुत्ता भविस्सह' ति। एवं च सोऊरा गया कप्पं।
- 55. "तित्थक्को चुग्नो पढमं विदेहा जरावए मिहिलाए पुरीए जयसेगा-राइगो बगामालाए देयीए गढ्भे उववन्नो; जाग्नो काल कमेगा। कयं तस्स नामं पउमरहो ति। जोव्वगात्यस्स य जराग्नो रज्जं दाऊगा पव्वज्ज पिडवन्नो। सो य पउमरहो महारायाहिवो जाग्नो। पुष्फमाला नाम घरिगी। तस्स य रज्जं ग्रणुपालन्तस्स वच्चई कालो।
- 56 ''बीय-देवो चइऊरा ग्राउक्खएरा तुज्भ तराग्रो जाग्रो। सो य पडमरहो विवरीय-सिक्खासेरा ग्रवहरिऊरा ग्रडवि पवे- सिग्रो। तत्थ य ग्रज्ज पभाए परिभमन्तेरा दिट्टो तुज्भ तराग्रो,

पुन्व-भवन्भत्थ-सिणेहाम्रो ग्रईव-पमुइय-हियएगा गहिम्रो। एत्थ-न्तरे य पयाणुमग्गेगा समागयं सेन्तं। तस्रो कुं जरमारुहिऊगा गम्रो स-नयरं। समप्पित्रो पुष्फमालाए दारस्रो। कयं वद्धावग्यं। तत्थ सिणेहेगा परिवड्डइ''।

57. जावेयं सो भवयं वज्जरेइ तावागयं मिए।-मय-खंभं पलं-विय मुत्ताहल-मालं दार-निहिय-तारा-नियरं फलिह-मिए।-मय-सिहरं खिखिराी-जाल-रव-मुहलं त्र-रव बिहिरिय-दियन्तरं ग्रमर-वहु-श्रुट्ठ-जयजय-रवं विमारामेगं। नीहरिग्रो तग्रो वर-रयण-मउड-धारी चलन्त-मिएा-कुण्डल-जुयलो रुइर-हार-विराइय-वच्छो एगो मुरो। सो ति-पयाहिराी-काऊरा निविडिग्रो मयरारेहाए चलणेसु। पच्छा मुिराराो चलरा-जुयलं नमेऊरा उवविट्ठो धरिण-वट्ठो।

58. तस्रो विज्जाहरेगा जइगाो स्रविणयमेयं दहुं भिग्यं-

"ग्रमरेहि नरवरेहि य पर्विया हुन्ति राय-नीईग्रो। लम्पन्ति जत्थ ते च्चिय को दोसो तत्थ इयरागां।। 40।। कोहाइ-दोस-रहियं पचेन्दिय-सूडगां पग्छ-मयं। वर-नागा-दंसगा-धर तव-संजम-संजुयं धीरं:। 41।। मृत्तू ग् समग्रमेयं दंसण-मेत्तोगां नासिय-तमोह। पग्गित्रो सि कीस पढमं इमाइ तं विवुह रमग्रीए?"।। 42।।

- 59. ग्रमरेण भिणयं "खयरेसर, ग्रवितहमेय ज तुम भिणयं। नवरं कारणिमस्थ निसुणेसु —
- 60. ''ग्रासि सुंदसगापुरे मिर्गिरहो राया। तस्स सहोयरे जुगवाहू। सो य पुट्य-भव-वेरेगा केगाइ वसत-मासे उज्जागां गग्रे

म्राहम्रो म्रसिणा कंधराए निय-भाउगा मिर्गिरहेगा। कण्ठ-गयप्पाणो इमीए मयग्गरेहाए जिग्धम्म-कहा-पुव्वयं उवसामिन्रो बेराणुबंधाम्रो समताइ-पिरगाममुवगम्रो कालगम्रो उववन्नो पचमे कप्पे दस-सागरो-वमाऊ इन्दसामागिम्रो देवो; सो य ग्रह। एसा मज्भ धम्मायरिन्रो, जम्रो एयाए समत्त-मूलं जिग्धम्मं गाहिन्रो । उत्तं च—

जो जेगा सुद्ध-धम्मिम्म ठाविश्रो संजएगा गिहिगा वा । तो चेव तस्स जायइ धम्म-गुरू धम्म-दागाश्रो ।। 43 ।।

ग्रग्री एसा पढम वन्दिया । भिएायं च-

सम्मत्त दायगागां सुप्पिडयारं भवेसु बहुएसु । सन्व-गुगा-मेलियाहि वि उवयार-सहस्स-कोडीहिं' ।। 44 ।।

61. एवं च सोऊगा खयरेगा चिन्तियं — ''ग्रहो जिगाधम्म-सामत्यं। ग्रवि य—

संसारंमि ग्रगान्ते जोवा पाविन्ति ताव दुनखाइं। जाव न करन्ति धम्मं जिगावर-भिगायं पयत्तोगा"।। 45।।

- 62. तियसेण भिण्या मयगिरहा— "साहम्मिणि, भगसु जंते पियं सुहं करेमि?"। तीए भिणय "न तुम्हे परमत्थेगा पियं सुहं काजं समत्था। जम्म-जरा-मरग्-रोय-सोय-रहियं मोक्ख-सोक्खं चेव मे पिय। तहा वि तियस-वर. नेसु मं मिहिलाए। नत्थं पुत्तस्स मुहं दटू एए परलोग-हियं किन्स्सामि"।
- 63. तथ्रो अमरेगा तक्खग्मिव नोया मिहिलाए। सा य मिल्लिनाहस्स निमनाहस्स य तिलोय-गुरुगो जम्मग्-निक्खमगा-नाग-भूमी। अग्रो अवयरियाइं तित्थ-भत्तीए पढमं जिग्निन्द-

भवणे । वन्दियाइं चेइयाइं । दिट्ठा य उवस्सए साहुगािग्रो, गन्तूण् वन्दियाग्रो; निसण्णाइं पुरग्रो । उवइट्ठो ताहिं धम्मो—

लध्दूरा माणुसत्तं धम्माधम्म-फलं च सोऊरां। सयल-सुह-साहरांमि जत्तो धम्मंमि कायव्वो।। 46।।

64. एमाइ-धम्म-कहावसाणे भिराया मयरारेहा सुरेश— "वच्चामो राय-भवरामि; दंसेमि तरायं"। तीए भिराय—ग्रलं संसार-वद्धणेरां सिणेहेरां। ग्रवि य —

सन्वे जाया स-यगा सन्वे जीवा य पर-जगा जाया । एगेगस्स जियस्स उ को मोहो एत्थ बंधूसु ? ।। 47 ।। पन्वज्ज गिण्हिस्सामि ग्रह । ता तुमं करेसु जहा-रूचियं" । सो वि साहुगान्नो मयगरेहं च पणिमऊगा गन्नो निय-कप्पं। तीए तासि साहुगोगा समीव गहिया दिक्खा। कय-सुन्वय-नामा तव-सजमं कुग्-मागी विहरइ।

- 65. इस्रो य सो बासो पडमरह-राइगो निकेयगे सुहेगं चिट्टइ। पिडवक्ल-रायागो तस्स राइगो तिमया। तस्रो राइगा गुग्-निष्फत्रं वालस्स नामं कयं 'निम' ति । तस्रो पंच-धाई-पिरवुडो सुहेग संवड्डइ। स्रट्ट-वासेग् स्रखिलो कला-सत्थत्थ-वित्थरो दाविय-मित्तो गिहिस्रो। कमेग् य जोव्बग्गत्थो जास्रो। इक्खाग-कुलुब्भवागं स्रमर-वहु-विग्गिज्जिय-रुव-सोहागां कन्नागां स्रट्टुत्तर-सहस्सं पागि गाहिस्रो। स्रमर-वई विव ताहिं सहिस्रो विसय-सुहमुवभू जमागो गमेई कालं।
- 66, पउमरह-राया वि मुिर्गाऊरण ग्रसार नैं जीव लोयस्स निम कुमारं विदेह-जगावयस्स सामित्ते ठाविऊरण संजम-सिर्रि पाविङ्ग वर-नागा-दंसगा-लाभं च लढंु तिलोय-मत्थयं गग्रो। निम-राय रज्ज-सिर्रि पालेमागाो गमेइ कालं।

- 67. इयो य सो मिएरहो तीए चेव रयगीए फिएग्गा दट्ठो काल-गग्नी; चउत्थीए पुढवीए नेरइग्रो उववन्नो । तग्नो चन्दजसो सामन्तेहिं मन्तीहि य राया ठिवग्नो । ते य भायरो दो वि सक्कारिया चन्दसो रज्ज-सिरि पालेइ ।
- 68. ग्रन्तया य निम-सिन्तिग्रो सयल-रज्ज-प्पहागो धवल-हत्थी ग्रालागा-खंभ भंजिऊगा विज्भाडईए संमुहं पित्थिग्रो। सो य सुदंसगापुरस्स समीवेगा वच्चइ। चन्दजस-रोइगाो तुरय-वाहियालिए गयस्स दिट्ठो मणुस्सेहिं, किह्ग्रो राइगाो। तेगा गहिऊगा नयरं पवे-सियो; तत्थ चिट्ठइ। चार-पुरिसेहिं नाऊगा निम-राईगाो साहियं जहा—''धवल-हत्थो चन्दजसेगा गहिग्रो चिट्ठइ, देवो पमागां'' ति।
- 69. निम-राइगा चन्दजसस्स दूत्रो पेसिग्रो इमेग्रात्थेगा, जहा—"एस धवल-हत्यी मम सन्तिग्रो, एयं पेसह"। चन्दजसस्स दूएण गन्तूगा साहियं निम-वयणं। चन्दजसेगा भिग्यः—"न कस्सइ रयणाणि ग्रवखर-लिहियाणि; जो चेव बलेगा ग्रहिग्रो भवइ तस्सेव भवन्ति। ग्रवि य—

को देइ, कस्स दिज्जइ, कमागया, कस्स व निबद्धा ?। विक्कम-सारेहि जए भुज्जइ वसुहा नरिन्देहिं"।। 48।।

- 70. तस्रो स्न-संमाणिय-पूड्यो स्नाग्यो दूस्रो मिहिल । साहियं निरन्दस्स चन्दजस-वयग् । कुविश्रो सन्व-बलेग् चिलस्रो निम चन्द-जसोवरि ।
- 71. इस्रो य चन्दसो निमरायं स्नागच्छमाएां नाऊरा वल-समग्गो नीहरन्तो सम्मुहं स्रवसउरगेरा निवारिस्रो। तस्रो मन्तीहिं भिगिस्रो चन्दजसो—"ताव गोउराइं पिहिऊरा चिट्ठसु, पुराो कालो-

इयं नाऊरण चिट्ठिस्सामो'' तथ्रो इरारणा 'तह' ति कयं। एवं च निम-राइरणा श्रागन्तूरण रोहियं चउिंहिलं नयरं।

72. लोग-पारंपरग्रो निसुयं सुव्वयज्जाए, चिन्तियं च—
"मा जएावय-क्खयं काउएा ग्रहर-गइं वच्चन्तु । ता दो वि गन्तूण्
उवसामेिम" । गिएएणिए ग्रणून्नाया साहुएणी-सिह्या गया सुदंसएपुरं । दिहो य ग्रज्जाए निम-राया । दिन्न परममासएां । विन्दिङ्गण् निम उविविद्दो धरणीए । साहिग्रो ग्रज्जाए ग्र-सेस-सुह-कारग्रो जिएान्द-प्पणीग्रो धम्मो । धम्म-कहावसाणे भणियं—"महाराय,ग्र-सारा रज्ज-सिरी, विवाग-दारुएां विसय-सुह । ग्रइ-दुक्ख-पउरेसु विरुद्ध-पाव-यारीएां नियमेण नरएसु निवासो हवइ । तो एवं-िठऐ नियत्तसु इमाग्रो संगामाग्रो । ग्रन्नं च केरिसो जेटुभाउएा सह संगामो ?" । निम्णा भिएायं—"कहं मम एसों जेटुभाया ?" । साहिग्रो जह-ठिग्रो ग्रज्जाए नियय-वुत्तन्तो स-पच्चग्रो । तहा वि माएएण न उवरमइ ।

73. तस्रो स्रज्जा खडिक्कयाए नयरं पिवट्ठा, गया राय-गेहं पिवसमाणी सन्नाया परियणेण । चन्दजस-राइणा विन्दिया । दिन्नं परममासणं । उविवट्ठो राया धरणीतले । निसुय स्रन्तेउरिया-जर्णोण; पगलंत-स्रं सु-धरा-नयणो निविडस्रो चलणेसु स्रागन्तूण सो वि स्रज्जाए; उविवट्ठो धरणीतले भरिणयं चन्दजसेण—''स्रज्जे, किमेयं स्रइ-दुद्धरं वय-गहणं?" । साहिस्रो स्रज्जाए नियम-वृत्तन्तो । चन्दजसेण भिणय —''कत्थ सो संपयं सयोयरो?" ति । स्रज्जाए भिणयं —''जेण तुमं रोहिस्रो सि" । तस्रो हरिस-भरुदभन्त-हियस्रो नीहरिस्रो नयरास्रो । नमी वि सहोथरमागव्छमाणं दट्टूण पिडया-गस्रो संमुहं, निविडिस्रो चलणेसु जेठ्ठ-भाउणो, महा-पमोएण पवेसि-स्रो नयरं । स्रिहिस्तो चन्दजसेण नमी रज्जधुराए 'सयल-स्रवन्ती-

जगावयस्स सामि' ति । चन्दजसो वि समगात्तरगं पिडविज्जिङगा जहा सुहं विहरइ ।

74, इग्रो य निम-राया ग्रइचण्ड-सासगो दोण्हं पि विसयागं सामित्तं नएगा पालेइ । वोलीगो बहुग्रो काली । ग्रन्नया य निम-राइगो सरीरे छम्मासे जाव दाघो जाग्रो । विज्जेहिं पच्चक्खाग्रो । ग्रालेव-निमिन्तं च देवीग्रो वलयालंकिय-बाहाग्रो घसन्ति चन्दगा । वलय सद्-छग्भिगारावेगा ग्रापूरिज्जइ भवगा । राया भगाइ—"कण्णाघाग्रो मे होइ" । देवीहिं एक्केक्केगा ग्रवणेन्तीहिं सव्वािगा वलयागि ग्रवणीयागि, एक्केक्कं ठियं । राया पुच्छइ—"किं वलयागि न खलहलेन्ति ?" । साहियं, जहा—"ग्रवणीयागि" । सो तेगा दुक्खेगा ग्रवभाहग्रो परलोगाभिमुहो चितइ — 'बहुयागा दोसो, न एगस्स । उत्तं च—

यथा यथा महत्त त्रं परिकरश्च यथा यथा।
तथा तथा महृददुःखं सुखं न च तथा तथा।। 40।।
ता जइ एयाग्रो रोगाग्रो मुच्चामि"। तया कत्तियपुण्णिमा वट्टइ।

75 सो एवं चिन्तन्तो पसुत्तो । पभायाए रयगीए सुमिगागं पासइ – मन्दरोवरिं सेयं नाग-रायं, तं च अत्तागां आहढं । नन्दि घोस-तूरेगा पिडबोहिओ निरामओ हठ्ठ-तुट्ठो चिन्तेइ—"अहो पहागो सुमिगाो दिट्ठो" ति । पुगो चिन्तेइ— "किंह मया एवं-गुगा-जाइओ पव्वओ दिट्ठ-पुवो ?" ति चिन्तयन्तेगा जाई संभरिया—"पुव्वं माणुस-भवे सामण्यां काऊगा पुव्फुत्तरे विमाणे उववन्नो आसि । तत्य देवतो मन्दरो जिण-महिमाइसु आगएगा दिठ्ठ-पूव्वो" ति । संबुद्धो पन्वइश्रो ।

वहुयाण सद्यं सोच्चा एगस्स य ग्रसद्यं। वलयाए नमी राया निक्खन्तो मिहिलाहिवो ।। 50 ।।

## ४ नगाई राया

76. नग्गइ-चरियं पुरा। ऋत्थि इहेव भारहे वासे गन्धार-जरावए पोण्डवद्धरां नाम नयरं। तम्मि सीहरहो नाम राया।

77. तस्स अन्नया उत्तरावहाओं दो तुरंगमा उवायणेण समागया। तेसि परिवाहण-निमित्तं आरूढो एगमि राया, वीए राय-पुत्तो। तभ्रो सव्व-बलेण नीहरिग्रो नयराभ्रो, पत्तो वाहि-यालि। आढत्तो राया वाहिउं। सो य विवरीय-सिक्खो जाव राया कड्ड ताव दढयरं वच्च इ। कड्ड माणस्स य जवेण धावमाणो गभ्रो बारस जोयणाइं, पिवट्टो महाडइं। निव्विण्णेण य मुक्का वग्गा, ठिग्रो तेसु चेव पएसु; "तुरंगमो विवरीय-सिक्खो" त नायं राइणा। अवरिग्रो तुरंगमाभ्रो, एगमि पायवे तं बन्धिऊण लग्गो परिभमिउं। कया फलेहिं पाणिवित्ती।

78. श्रारूढो य रयिग-वास-निमित्तं एगमि गिरि-सिहरे; जाव पेच्छइ तत्थ सत्त-भूमियं पांसायं। पविट्ठो तंमि डिट्ठा नव-जोव्वरा-रूव लावण्गा जुवई। तीए य स-संभमं उट्टिङ्ग दिन्न-मासर्गं राइगो। निसण्गो राया। जाया परोप्परं दढाणुराग्रो।

76. पुच्छिया य राइए॥—"भद्दो, कासि तुमं? किम वा एगागिए। रण्णे चिट्ठसि?"। भिए।यं तीए धीरत्तरणं ग्रवलंविऊणं— "इत्य भवणे वेइयाए विवावेहि मं; पच्छा सिवत्थरं निय-वइयरं साहिस्सामि"। पहिट्ठ-मणो य पिवठ्ठो तंमि भवणे राया। पेच्छइ तत्थ जिएा-भवर्ण, तस्स ग्रग्गग्रो वेइ। पूइऊर्ण पर्णामिऊर्ण य जिएं कग्रो गन्धव्व—विवाहो। पसुत्ताइं वास-भवणे। वोलीर्णा रयणी। पभाए कयं दोहिं जिएा-वन्दर्ण। उधिवट्ठो राया सीहासणे, सा वि निविट्ठा ग्रद्धासणे। भिए।यं च तीए—"निसुणेसु पिययम, मे वइयरं-

- 80. "ग्रत्थि इहेव भारहे वासे खिइपइट्टियं नाम नयरं। तत्थ जियसत्तू राया। ग्रन्नया पारंभिया चित्त-सभा राइएा। समप्पिया चित्तयर-सेएगिए सम-भागेहिं। चित्तान्ति चित्तायरा ग्रणेगे। एगो य चित्तंगग्रो नाम वुड्ड-चित्तायरो चितेइ। ग्रइक्कन्तो बहुग्रो कालो। तस्स य जोव्वरात्था कर्णयमंजरी नाम धूया भत्तं ग्राणेइ। ग्रन्नया पत्थिया गहिय-भोयएा। पिउ-समीवं। जाव ग्रागच्छइ जर्णा-संकुले राय-पहे ताव एइ जव-विमुक्केएा ग्रासेएा एगो श्रासवारो। सा भीया पलाएगा। पच्छा तंमि वोलिए पिउसगासं ग्रागया। चित्तंगग्रो भत्तं ग्रागयं दट्ट एां सरीर-चिन्तं गग्रो।
- 81. ''कण्यमंजरीए तत्थ कोट्टिमतले कोउगेण वण्णएहिं लिहियं जहा-सरूवं सिहि-पिच्छं। एत्थन्तरे जियसत्तू राया चित्तसभ यागग्रो। चित्तां ग्रवलोयन्तेण दिट्ठं कोट्टिमतले सिहिपिच्छं 'सुन्दरं' ति काउं गहण्-निमित्तं करो वाहिग्रो। भग्गाग्रो नह-सूत्तीग्रो; विलक्षो दिसाग्रो पलोएइ। कण्यमंजगेए हास-पुन्वयं भिण्यं 'तिहिं पाएहिं ग्रासन्दग्रो न ठाइ ति चउत्थं मुक्ख-पुरिसं मग्गन्तीए ग्रज्ज तुमं चउत्थो पाग्रो लद्धो' राइणा भिण्यं 'कहंं? साहेसु परमत्थं'।
- 82. "तीए हसिऊए भिए।यं— 'ग्रहं जरायस्स भत्तं ग्राणेमि, जाव रायमग्गे एगो पुरिसो ग्रासं ग्रइ-वेगेरा वाहेइ। न से थोवा वि घिरा। ग्रित्थ । जग्रो रायमग्गेरा वुड्डो, वालो, इत्थी, ग्रन्नो को वि ग्रसमत्थो वच्चइ सो पिल्लिज्जइ। ता एगो ग्रासवाहो महामुक्खो ग्रासन्दयस्स पाग्रो । वीग्रो पाग्रो राया, जेरा चित्तयरारां सभा समभागेहिं विरिक्का । एक्केक्के कुडुं वे वहुया चित्तयरा । मम पिया एगं श्र-पुत्तो, वीयं वुड्डो, तइयं दुग्गग्रो; एवं-विहस्स वि समो भागो कग्रो। तइग्रो पाग्रो एस मम पिया, जेरा चित्तसभं चित्तन्तेरा पुव्व-विहत्तं

खइयं; संण्यं जं वा तं वा ग्राहारं ग्राणेमि; तंमि ग्रागए सरीर-चिन्ताए गच्छइ। सो सीयलो केरिसो होइ ?'। राया भएड —'कह-मह च उत्थो पाग्रो ?'। इयरीए भिएाय — 'सन्वो वि ताव जाएइ कुग्रो एत्थ ताव सिहीएा ग्रागमो। कह वि ग्राएगियं होज्जा तो वि ताव दिठ्ठीए निरिक्खेज्जा'। राइएगा फिएग्यं —'सच्चं मुक्खो ग्रहं च उत्थो पाग्रो ग्रासन्दस्स'।

- 83. "राया तीए वयगा-विन्नासं सोऊगा देह-लावण्गं च पेच्छिउगा श्रणुरत्तो । कगायमंजरी वि जगायं भुंजावित्ता गया स-गिह।
- 84. "सुगुत्ताभिहागा-मन्ति-मुहेगा मगित्रो चित्तंगत्रो कण्य-मंजरि राइगा । तेगा भिग्यं – 'ग्रम्हेदिरिह्गो कहं विवाहमगढं रत्नो य पूर्व करेमो ?'। कहिय एवं राइगो । तेगावि धण्यन्न-हिरण्-णाईगां भरावियं चित्तंगयस्स भवगां । पसत्थे तिहिमुहुत्ते महा-विभूईए विवाहिया कग्यमंजरी । विदण्गो तीए पासान्रो महन्तो दासी-वग्गो य ।
- 85. "तस्स य राइगो भ्रगोगाश्रो महादेवीग्रो; एगेगा वार एगा रयगोए राइगो वास-भवने ग्रागच्छइ। तंमि य दियहे कण यमंजरी श्रागत्ता। गया ग्रलंकिय-विद्रसिया मयगियाए दासचे हिए सम। उवविद्रा ग्रासगो। एत्थन्तरे ग्रागश्रो राया। कयं ग्रव्भुट्ठाणा-इयं विगय-कम्मं। निसण्गो सेज्ञाए राया।
- 86. ''इग्रो य पुन्वमेव करायमंजरीए मयिराया भिष्या ग्रासि 'राइगो निवण्गस्स ग्रहं तए ग्रक्खाग्यं पुच्छेयव्वा जहा राया मुणेइ'। ग्रग्रो मयिरायाए एत्थावसरे भिरायं 'सामिशा, जाव राया पवड्ड ताव कहेहि किंच ग्रक्खाग्यं'। इयरीए भिरायं 'मय-शिए, ताव राया निद्दाए सुवउ, तग्रो कहिस्सं'। राइगा चिन्तियं

- 'केरिसं पुरा इमा ग्रवारायं कहेइ ? । ग्रहं पि सुगेमि' त्ति ग्रालय-पसुत्त कय । मयिरायाए भिरादं— 'सामिरा, पसुत्तो राया; कहेसु ग्रवसारायं'।
- 87 "इयरीऐ भिरायं सुरासु, वसन्तपुरं नयरं; वक्राो सेट्ठी। तेए एग-खंड-पाहारा-मया देउलिया हत्थप्पमारा। तीए चउ-हत्थो देवया-विसेसो कग्रो'। मयिरायाए भिरायं 'सामिराि. कहं एग-हत्थ-प्पमारााए देउलियाए चउहत्थो देवो माउ' ति। इयरीए भिरायं 'निद्दाइया संपयं. कल्लं किहस्सं'। 'एवं होउत ति। भिराउरा निग्गया मयिरायां गया स-गिहं। राइराो कोउहल्लं जायं 'किमेय मेरिसं' ति। निवण्सा य एसा। जाव बीय-दिणे वि तीए चेव वारश्रो ग्रास्तां, ताव तहेव मयिरायाए भिराया—'सामिराि, तं ग्रद्ध-किहमं कहाणयं साहेसु ''। इयरीए भिरायं 'हले, सो देवो चउ-भुग्रो; न उस सरीरस्स तं पमारां। एिनीयं चेव ग्रक्खारायं'।
- 88. "मयिग्याए भिग्यि 'ग्रन्नं साहेसु' । कग्यमंजरीए भिग्यं—'हले, ग्रित्थ महन्ता ग्रडवी । तीए वित्थिरिय-साहपसाहो महन्तो रत्तासोय-पायवो । तस्स य छाया नित्थे । मयिग्याए भिग्यं—'कहं एरिसस्स वि तरु-बरस्स छाया नित्थे ?'। तीए भिग्यि 'कव्लं किहस्सं; संपइ निद्दा-परवसा' । तइय-दिणे वि कोउगेग सा चेव समागात्ता । कहेव मयिग्याए पुट्ठा । किह्यं 'तस्स पायवस्स ग्रहो-च्छाया न उगा उवरि-च्छाया'।
- 89. "ग्रन्नं च पुट्ठा कहेइ—'एगम्मि सन्निवेसे एगो मयहरो। तस्स महन्तो करहो। सो य सच्छन्दं चरइ। ग्रन्नया तेगा चरन्तेगा पत्त-पुःफ-वल-सिमद्धो एगो वव्वूल-पायवो विट्ठो। तस्स य संमुहं गीवं पसारेइ, न य पावइ। तस्स कज्जे सो सुइरं परितप्पइ। तग्रो

सुद्भुयरं चउ-दिसिं कन्धरं पसारेइ। जाहे कह विन पावेइ ताहे तस्स रोसो ग्रागग्रो। तेगा तस्स उवरिं मुत्तं पुरीस च वोसिरियं। मयिगायाउ भिग्यं— 'कहं मुत्तं पुरीसं वोसिरइ तस्सोवरिं जं वयणेगं पि पावेउं न तरइ?' इयरोए। भिग्यं— 'कल्लं साहिस्सं'। तहेव य कहियं वाय-दिवसे, जहा - 'सो बब्बूल-पायवा ग्रन्ध-कूव-खड्डा-मज्भे; तेगा खाइउं न तरइ'।

90 "एवं करायमंजरीए सो राया कोऊहलभूएहिं एरिसक्खा-राएहिं छम्मासे जाव विमोहिग्रो । पच्छा तीए उविर ग्रईव साणुराग्रो जाग्रो । तीए चेव सस एगन्त-रइ-पसत्तो गमेइ कालं । नवरं सव-क्कीग्रो तीए उविर पउट्टाग्रो छिद्दािएा मन्गन्ति, संलवन्ति य—'ग्रहो, एयाए राया वसीकरणेएा वसीकग्रो, जेएा उत्तम-कुल-प्पसूयावो वि देवीग्रो परिचलाग्रो । इमोए सिप्पिय-दुहियाए ग्रणुत्तरो न वियारेइ गुएग-दोसे, नावेक्खइ रज्ज-कज्जाइ, न गणेइ दव्वं विगासिज्जलं इमीए माया-वित्तेहिं'।

- 91. "इग्रो य करायमंजरी निय-पासाग्रोवरगे मंज्भण्हवेलाए पिवसिऊरा दिणे दिणे एगागिरा वत्थाभरणारि राय-सित्याई मुयइ, ताउ पिइ-सिन्तयाई चीवराई तउय-सीसयालकारं च गेण्हई, ग्रप्पणो जीवं च संबोहेइ 'मा जीव, करेसु इड्डिगारवं; मा वच्चसु मयं, मा विसुमरेसु ग्रप्पयं। रन्नो सिन्तया इमा रिद्धी, तुज्भ सिन्तयाई डिड-खण्डाइ, इमं चाहरणं। ता उवसन्त-मर्गो भव, जेरा सुईरं इमीए सिरीए ग्र-मागी भवसि। ग्रन्नहा राया कन्धराए घेतूण नीजेहिइ'।
- 92. ''इमं च चिट्ठियं पइ-दिएां उवलक्खेऊएा सवत्तीहिं राया भिएाग्रो –'जइ वि तुमं ग्रम्हाएा उविर निन्नेहो तहा वि ग्रम्हे तुम्ह

ग्र-कुसलं रक्षेमो; जग्नो भत्तार-देवयाग्रो हवन्ति नारीग्रो। जा तुह एसा हियय-दइया सा कि पि कम्मर्ण खुद्-मन्तं वा साहेइ। इमं पि ग्रणत्यं न याणेसि एईए वसीकन्रो'। राइग्णा भिग्यं—'कहं?'। ताहिं भिग्यं —एसा मज्भण्हे उवरय-गया दारं पिहिऊगा कि पि मुणमुग्गन्ती चिट्टइ दिणे दिणे कि चि वेलं। जइ न पत्तियसि ता निरूवेहि केगाइ श्रन्तवग्गेग्गं।

93. इमं च सोऊरा राया सयमेव गम्रो उवरग-पिवट्ठाए करा-यमंजरीए निरूवरात्थं । दार-देस-ट्ठिएरा दिट्ठं तं पुक्व-विष्णयं चेट्ठियं सुयं च ग्रत्ताराो म्रणुसासणं। पित्तुट्ठो य चित्तेरा—'म्रहो इमीए बुद्धि-कोसल्लं म्रहो गव्व-पिरच्चाम्रो, म्रहो विवेम्रो। ता सयल-गुरा-निहाणं एसा; मच्छिरिराम्गि य एयाम्रो सवित्तात्तराम्रो जाम्रो गुरां पि दोसं पेच्छिन्ति'। तुट्ठेण य रन्ना सव्व-रज्जसामिराी कया; पट्टो य बद्धो। एवं वच्चइ कालो। म्रन्नया विमलचन्दायिरय-समीवे राइराा करायमंजरीए य पिडवन्नो सावग-धम्मो।

94 ''कालेगा य कग्यमंजरी देवी हो ं चुया समागा उप्पन्ना वेयह पव्वए तोरग्उरे नयरे दढसत्ति-विज्जाहर-राइगो दुहिया। कयं नामं 'कग्यमाल' ति । कमेग् पत्ता नव-जोव्वगां। ग्रन्नया ह्व-खित्त-हियएगा ग्रवहरिया वासवाभिहाणेगा खयरेगा। इमिम पव्वए पासायं विउव्विऊगा ठिवया। रइया इमा वेइया—'किल एत्य विवाहेमि'। एत्थन्तरे कग्यमालाए जेट्ट-भाया कग्यतेग्रो समागग्रो। दा वि रोसाग्गल-पज्जिलया जुज्भन्ता परोप्पर-घाएहिं मच्चुं उवग्या। कग्यमाला वि भाइ-सोगेगा सुवहुयं ग्रक्किन्दऊग् विमग्ग-दुम्मगा इमिम्म पासाए चिट्टइ । ग्रन्नया ग्रागग्रो एत्थ वाग्मन्तरो नाम एगो सुरो। तेगा सा भिग्या 'वच्छे' मज्भ तुमं

वुहिया'। जाव एत्तियं जंपइ सुरो ताव दढसित्त-विज्जाहरो पुत्त-दुहिया-ग्रन्ने सग्तत्थं ग्रागग्रो। वन्तरेग् मायाए कग्पयमाला ग्रन्ना-रिस-क्मा कया। पुत्त-दुहिया-वासव-सरीराइं मगय-क्वाइं धरगीए निवडियाइं दंसियाइं। ताइं दहूगा चिन्तियं दढसित्तगा—'इमो मम तग्गग्रो वासवेगा विगासिग्रो, वासवो वि कग्गयतेएगा, वावाइ-ज्जमाणेगा य वासवेगा वग्गयमाला विगासिया। ता धिरत्धु संसा-रस्स वहु-दुक्ख-पउरस्स। को सयण्गो एयम्मि रइं करेइ?'त्ति वेरग्गं उवागग्रो पव्वज्जं ग्रब्भुवगग्रो। वन्तरेगा य उवसंहरिया माया। वन्दिग्रो कग्गयमालाए सुरेगा य। साहुग्गा भिग्यं—'किं एरिसं?'। साहिग्रो य कग्गयमालाए भाइ-वृत्तन्तो। साहुग्गा भिग्यं—'मए तिण्गि य मयग-सरीराइं दिट्ठाइं'। सुरेग्ग भिग्यं— 'मए माया कया'। 'किमत्थं?'।

95 ''सुरेग भिग्यं — 'सुग्गसु कारणं । खिइपइट्टिए नयरे आसि जियसत्त नाम राया। तेगा चित्तंगयस्स चित्तयरस्स दुहिया पिरग्गिया कग्गयमंजरी नाम। सा वि साविया जाया। सो वि चित्तंगओ तीए पंच-नमोक्कारेगा निज्जामिय्रो, मिरऊगा वन्तरो नाम सुरो जाय्रो; सो य ग्रहं ति। ग्रन्नया इहं ग्रागग्रो, जाव एसा कग्गयमाला सोय-विहुरा दिट्टा। जाग्रो इमीए उविर ग्रईविसणेहो। चिन्तियं च— 'किमेसा मे पुव्व-भिवन्नो बन्धु-विसेसो ग्रासिं' ति ग्रोहि-पउत्तो। नायं — 'कग्गयमंजरी मम दुहिया एस ति, मिरऊग्ग खयर-दुहिया जाया'। एत्थन्तरे तुममागग्रो। मया चिन्तयं 'एसा पिउगा सह गिरसई' ति निरहभिरुगा। मया ग्रन्नारिसा कया तुम्ह मोहगात्यं, मयंग च दिसयं एईए देह। पवन्नो य तुमं पव्वज्जं ति। तग्रो 'ग्रहो' मए एस महाणुभावो एवं वंचिग्रो ति जाग्रो हं स-खेग्रो। ता खिमयव्वं तुमए दुच्चिट्टियं इमं'। साहू वि धम्म-पिडवित्त-हेउत्तणेगा उवयारी तुमं' ति जंपिऊगा उप्पइग्रो विहरइ

जहा-समीहियं। करायमालाए वि सुर-साहिय-वृत्तन्तं चिन्तयन्तीए जायं जाई-सरगां। नाम्रो पुन्व-भवो, जहा- 'हं सा करायमंजरि त्ति, एसो य मम पिया सुरो जाग्रो'। तत्रो संजाय-दढ-सिरगहाए भिणियो सुरो - 'ताय, मज्भ को वरो होही ?'। सुरेएा स्रोहिएा। ग्राभोएऊए। भिएायं - 'वच्छे. सो तुह पुव्व-भव-भरता जियसत्तू राया देशो हो उं दढसीह-राइएगो पुत्तों जास्रो सीहरहो नाम। सो तुह भत्ता होही'। तीए भिएायं 'कहं तस्स संजोस्रो ?'। सुरेएा भिण्य 'सो वि विवरीय-सिक्खामेण ग्रवहरिग्रो एत्थ ग्रागमिस्सइ; ता निव्युया सुहेगा चिठ्ठसु; मा उव्वेयं करेसु; स्रहं तेह स्राएस-संपायगो चिद्रामि'। ठिन्नो य एत्थेव पासाए सो सुरो। कराय-माला वि सुर-लोएए। सह सुहेगा गमेइ काल । सा य अज्जउत्त, ग्रहं ति । कल्लं सो सुरो चेइयागा वन्दणत्थं मेरूम्मि गग्रो, जाव तुमं ग्रवरण्हे पत्तो सि । ग्रइउक्कंठियाए य सो वि तग्रो ग्राग-च्छमाराो न मए पडिवालिग्रो, सयमेव श्रप्पा विवाहाविग्रो । एस साहित्रो, निय-वृत्तन्तो जो तए पुट्टो" त्ति ।

96 "सीहरस्स वि तं वुत्तन्तं सोऊग् जाई-सरग्मुप्पन्नं । इत्थन्तरे समागग्रो सुरंगगा-सिहग्रो सो सुरो । पग्मिग्रो राउगा । श्रहिनिन्दओ सहरिसेग् सुरेग् । साहिग्रो कग्गयमालाए नियन्वाह-यइयरो सुरस्स । पमुइग्रो सो । उचिय-समुल्लावेग् समागग्रो मज्भण्हो । भुत्तो दिव्वाहार सभारिग्रो राया । एवं ठिग्रो मासमेग तत्थ । भिग्या य राइग्गा कग्गयमाला - 'पिए, पिडवक्ख न्वग्गो उवद्वस्सइ मे रज्जं; ता वच्चामि ग्रहं; ग्रणुमन्तसु तुमं" । तीए भिग्यं 'पिययम, जंतुमं ग्राग्यवेसि; परं तुह दूरे नयरं; ता कह पायचारेग् गिमस्सह ? । ता गिण्हसु पन्नित्त विज्जं ममाहिन्तो" । गिह्या य रन्ना, सोहिया य जहुत्त-विहाणेग् । ग्रापुच्छ-

ऊग् कग्गयमालं गम्रो सनयरं। कम्रो महूसवो नयरे। पुन्छिम्रो राया पर्जातं सामन्ताईहि। कहिया जहावत्ता विम्हिया सन्वे वि। भिग्गयं च तेहिं—

वच्चइ जत्थ स-उण्णी विएसमडविं समुद्दमज्भे वा।

नन्दइ तिंह तिंह चिय, ता भी पुण्णं समज्जिगाह ॥51॥

97. एवं वच्चइ कालो । राया य पंचम-पंचम-दिग्गस्स तंमि नगे वच्चइ । चिट्ठइ कग्यमालाए समं कइवि दिणे । लोगो य जंपइ—''नगे अर्इइ राया'' । तश्रो कालेगा जम्हा नगे अर्इइ तम्हा ''नगाइ'' ति पइट्टियं नाम लोएगा राइगो ।

98. श्रन्नया गन्नो नगे तग्गई राया । भिण्यो वाग्मन्तरेण—"सुइरं ठिन्नो इत्थाहं । सपयं सामि-श्राएसो श्रागन्नो, सो श्रवस्सं कायव्वो । कालक्षेवो तत्थ बहू भिवस्सइ । एसा य कग्गयमाला मम विरहे ग्रिटइं करिस्सइ । ता जहा एक्किल्लिया न भवइ तहा कायव्वं" ति जंपिऊग् गन्नो सुरो ।

99. राइएा वि "न ग्रन्नो उवाग्रो इमीए मएा-निव्बुईए" ति कारावियं तिम्म नगे नयरं रमिएायं । उवलोहेऊरा श्राणियाग्रो ग्रणेगाग्रो पयाग्रो । कारियाइं जिएा-भवरणाइं । पइट्ठावियाग्रो तेसु तप्पिडमाग्रो । जत्ता-महूसवं च तत्थ कुरणन्तस्स, नाएए रज्जं परिपान लयन्तस्स ग्रइक्कन्तो कोउ कालो ।

100. अन्तया अणुजत्तं निग्गओ पेच्छइ कुसुमियं चूयं। राइणा एगा मंजरी गहिया। पच्छा सब्वेगा खंधावारेगा लयन्तेगा मंजरी पत्त-पवाल-पुष्फ-फलाइयं कट्टावसेसो कग्रो। पिडनियत्तो पुच्छई — "किंह सो चूय-रूट्खो ?"। अमच्चेगा दंसिओ। "किंह एयावत्थो ?"

भगाइ - "तुम्हेहि एगा मंजरी गहिया; पच्छा सव्वेगा खन्धाव।रेगा गिण्हन्तेगा एवं कन्नो"। सो चिन्तेइ - "न्गां जाव रिद्धो ताव चेव सोहा; रिद्धीन्नो पुगा सव्वान्नो चचल" त्तिी चिन्तयन्तो संबुद्धो जाग्नो -

> जो चुय-रुक्खं सुमगाभिरामं समंजरी-पल्लव-पुष्फ-चित्तं । रिद्धि ग्ररिद्धि समुपेहियागं गन्धार-राया वि समिक्षे धम्मं ।। 52 ।।

## ( उवसंहारों )

चतारि वि ते विहरन्ता खिइपइहिए नयरे गया। तत्थ चउदारे देवउले पुठ्वेगा करकण्डू पिवट्ठो, दुम्मुहो दिनखणेगा। "किह साहुस्स ग्रन्नग्रो-मुहो चिट्ठामि" त्ति तेगा वागामन्तरेगा दिनखणेगा वि मुहं कयं। नमी ग्रवरेगा पिवट्ठो, तन्नो वि मुहं कयं। नगाई उत्तरेगा, तन्नो वि मुहं कयं। करकण्डुस्स वालत्त-गान्नो सा कण्डू ग्रित्थ चेव। तेगा कण्डूयगागं गहाय मिसगां कण्णो कण्डूइन्नो। तं तेगा एगत्थ संगोवियं। तं दुम्मुहो पेच्छइ; सो भगाइ—

"जया रज्जं च रहुं च पुरं ग्रन्तेउरं तहा । सन्वमेयं परिच्चज्ज संचयं किं करेसिमं ?"।।1।। जाव करकण्डू पडिवयगां न देइ ताव नमी भगाइ— "जया ते पेइए रज्जे कया किच्चकरा वहू। तेसिं किच्चं परिच्चज्ज ग्रज्ज किण्चकरो भवं।।2।।

(113)

ताहे गन्धारो भगाइ—

''जया सब्व परिच्चज्ज मोक्गाय घडसी भवं। पर गरहसो कीस भ्रत्त-नीसेस-कारए ?''।।3।।

ताहे करकण्ड् भगाइ—

''मोक्खमग्गं पवन्नेसु साहूसु बंभयारिसु। झिहयत्थं निवारेन्तो न दोसं वत्तुमरिहसि ।।4।। रूसऊ वा परो मा वा विसंवा परियत्तउ । भासियव्वा हिया भासा स-पक्ख-गुण कारिया''।।5।।

इसामनुशास्ति करकण्डुकृतां ते प्रतिपन्नाः। कालेन चत्वा-रोऽपि मोक्षंगताः॥

छोड़िके संसार छार छार से विहार करे,

साया को निवारी, फिर माया दिलधारी है।

पिछला तो धोया कीच, फिर कीच बीच रहे,
दोनों पंथ खोबे, वात बनी सो बिगारी है।

साधु कहलाय नारी निरखै लोभाय ग्रौर,
कंचन को करै चाह प्रभुता प्रसारी है।

लीनो है फकीरी, फिर ग्रमोरी फी छाश करे,
काहे को धिक्कार सिर की पगड़ी उतारी है।

### TRANSLATION

# LIVES OF THE FOUR PRATYEKA BUDDHAS

(Introduction)

Karakandu (ruled) in Kalinga, Dummuha in Panchala, king Nami in Videha, and Naggai in Gandhara (1). A bull, an Indra-Banner, a bracelet, and a blossomed mango tree were (respectively the causes of) the awakening of Karakandu, Dummuha, Nami, and the king of Gandhara (2).

### I King Karakandu

1. There-among Karakandu. In the city of Champa there was a king (named) Dahiyahana. Chedaga's daughter Paumavai was his queen. One day she had a pregnancydesire "Verily, I should divert myself in parks and grovs, sitting on the excellent back of an elephant, attired in the king's costume, and having the parasol held (over me) by the great king!" She became sickly, and was questioned by the king She told the truth Then the king and she mounted, a victoryelephant. The king held the parasol; and they went to a park.

- 2. And it was then the advent of the rainy season. Being affected by the coolness and by the odour of the earth which had a fragrant smell, the elephant remembered the forest. And the elephant proceeded to wards the forest and went out of the path. The people were not able to follow him behind. Both of them were entered into the forest. The king saw a banyan tree and said to the queen: "He (--the elephant) will pass under this banyan tree; then you should hold a branch." She agreed, but was unable to hole (it). The king was prompt; he held a branch He descended and went to Champa, bereft of joy and perplexed as to what to do.
- 3. And that Paumavai was carried in to a forest devoid of human beings. No sooner was the elephant thirsty than he saw a veryv ast lake Then he entered thereinto and diverted himself And she descended from the elephant slowlyand got out of

the lake She did not know the directions. Fearful of dangers, she looked at the forest all around Thereupon thinking: "Alas for the consequence of deeds whereby such a calamity, which is quite unthought of, has fallen to my lot! Then what shall I do? Where shall I go? What will be my condition (here)?"—she was overcome with grief and fell to weeping.

4 In a moment she took courage and reflected: "It is not known what may happen in this dreadful forest which is througed with many wicked wild beasts Therefore I shall be carefull." Thereupon she resorted to the fourfold refuge, censured (herself for) her sins. asked the forgiveness of the entire collection of living beings, and undertook complete abstinence from food:

——"If there be (any) sin of mine and of my body upto this time, I have renounced (all) food and attachment and my body in the last hour (of my life) [1]. Therefore the pentad of prayer is my refuge: for that alone is productive of happiness in this world and the next. And it is said:—Dangers from disease, water. fire, thieves, lions, elephants, fights and snakes vanish instantaneously by the best spell of the prayer (2). Danger from a female imp, a vampire a demon, and the deity of cholera, does not prevail over it in the least. And by the power of rhe prayer all calamities vanish (3) And also:—They, in the cave of whose hearts the lion of the prayer ever abides, have the attack of the elephant in the form of the eight knots of karma frustrated (4)."

5 Then remembering the prayer she proceeded in one direction. When she had gone far off she saw a hermit. To his feet she went and saluted him. He asked her: "Whence have you come, good lady?" Then she told: "I am Chadaga's daughter; (down to)...I was carried away by the elephant." And that hermit was a subject of Chedaga. He comforted her: "Do not fear" And he said to her: "Do not grieve. Just such is this worthless worldly existence which is the cause of union and separation, and which is replete with birth, death, disease and grief" Even against her wish she was made to sustain life with forest-fruits and taken to the hermitage.

And she was said: "From here on wards the ground is tilled with ploughs; we do not tread upon it. This is the territory of Dantapura; and Dantavakka is the king here. Therefore you go to this town without fear; (from there) again go to Champa with good company." The hermit returned.

- 6. The other entered Dantapura. She went inquiring about the convent of nuns, and bowed to the chief nun. She was asked: "From where comes the lay disciple?" She told the actual facts, wept a little, and was consolded by the chief nun: "Illustrious lady, do hot be grieved at heart; the consequence of fate is irresistable. For—Verily, it disunites even what is united. and unites something although it is disunited. Exceedingly dextrous is this fate in working out happiness and misery for beings (5). Moreover:—There is not the least pappiness in the worldly life, in which prosperity is seen and lost in an instant, which has pleasures and sorrows alternating in a moment, and in which union and separation are (only) for a moment (6). As this worldly life is a stosehouse of manifold miseries, so the wise in the world resort to the path of Absolution" (7)
- 7. Being instructed thus and in like manner, she attained to discernment and took to renunciation just in their convent. Although she was asked she did not tell of her pregnancy for fear of non-grant of the consecreation. Afterwards, when it was known, she told the truth to the chief nun. She was retained covertly. When she was delivered, she abandoned (the child) in a cometery together with the signet-ring (of its father) and an excellent blanket.
- 8. Afterwards it (—the child) was taken by the guardian of the cemetery and given to his wife. He (—the child—) was given the name "Avakinnaya." And the venerable lady made friends with that Chandala woman
- 9. The venerable lady was asked by those nuns: "Where is the child in the womb)?" She said: "It was born dead; so I abandoned it."
- 10. He (—the boy—) grew up there. Then he played with children. He said to those children: "I am your king: pay

me a tax." Being attacked by dry scab, he said to them: "Scratch me." Then he was given the name "Karakandu." He was attached to that nun And she gave him confections and what nice alms she obtained.

- 11. When he grew up he guarded the cemetery. When two ascetics passed by there for some reason, they saw at one place a stick in a thicket of bamboos. One of them knew the characteristics of sticks as follows:—
- —A one-jointed (stick) they praise: a two-jointed one is creative of quarrels; a three-jointed one is endowed with gain; a four-jointed one has death as the consequence (8). A stick that is five-jointed wards off quarrels on the way; a six-jointed one is disease; and a seven-joint one is health (9) A stick that is four fingers (in circumference) at the base and half a finger at the top and has seven joints wards off intoxicated elephants (10). An eight-jointed one is failure; a nine-jointed one confers glory; but a stick that is ten-jointed is really all prosperity (11). A stick that is crooked, worm-eaten, spotted, hollow, burnt, and dried up at the top, should be avoided with effort (12). One that has hard and growing joints, that is shining with colour and of one colour, and that is possessed of such and the like characteristics, should be considered an excellent stick (13).
- 12. Then he said: "He who will take this stick will become a king. However, one should wait till it grows another four fingers. Then it will be useful." This was heard by that Chandala boy and by a Brahmin. Then that Brahmin dug out its four fingers that had not spread up, and cut it. And that boy saw him and snatched it away. That Brahmin took him to the court. He said: "Give me the stick." He replied: "It has grown on my cemetery; therefore I shall not give it." The Brahmin said: "Take anorher." He did not wish (to do so); and he said: "I have need of this." The boy did not give it. They asked the boy: "Why do you not give it?" And he said: "By the power of this stick I shall become a king." Then the judges langhed and said: "When you become a king, then you should give this (Brahmin) a village." He agreed.

- 13. And the Brahmin said to other Brahmins as follows:—"Let us kill this (boy) and take away the stick." That was heard by his father. All the three fled away and went as far as Kanchanapura,
- 14. There the king had died sonless. A horse was consecrated. He approached his (—the boy's—) feet who was sleeping outside (the city), circumambulated him, keeping him to the right. and stopped. In the meanwhile the citizens respectfully saw him endowed with auspicious marks. Shouts af victory were uttered and festive, drums were beaten. And he got up yawning; fearless he mounted the horse and was being taken (into the city). The Brahmins did not allow him entrance. saying: "He is a Chandala." !hen he seized his excellent staff It began to blaze. They stood frightened. Then the chandalas of vadahana were made Brahmins (by him). And it is said:— The Chandalas, who were residents of Vatadhanaka were made Brahmins by king Karakandu, the son of Dadhivahana (14).
- 15. And they disregarded his name "Avakinnaga" that was given him at home, and gave him the very name "Karakandu" that was given him by the boys.
- 16. Then that Brahmin came. "Give me e village." He said: "Take the one you like." He said: "My home is in Champa; therefore give me one in its territory." Then he gave (him) a letter to Dahivahana; "Give me one village I shall give you a village or town that you like." He was enraged: "The low Chandala does not know himself."
- 17. The messenger returned and told (Dahivahana's reply to Karakandu was angry He besieged Champa; fighting was proceeding. Then that nun heard of it, Thinking: "Let there be no destruction of peop'e," she asked the chief nun and went to that city. She took Karakrndu aside and revealed the secret to him: He is your father" He questioned those parents. They told him the truth. From pride he did not turn back (from the fight). Then she passed to Champa entered the king's palace. She was recognised; the maids fell at her feet and wept. The king also heard of it. He too came. bowed

to her, gave her a seat, and asked her about the child. She said: "It is he who has besieged the city." Being delighted, he went out and met him." Giving him both the kingdoms, Dahiyahana took to renunciation.

- 18. And Karakandu became a mighty ruler. He was fond of herds of cattle. He had many herds of cattle. Then in the season of autumn he saw a calf which was of stout limbs and white. He said— "Do not milk the mothet of this (calf). When he grows, then make nim drink the milk of other cows" The cowherds agreed. He was seen by the king when he had become a sceht-bull with his horns shot forth. He became solely intent on fighting. In course of time the king came there again. He saw a big-bodied old bu'l that was being harassed by young bulls. He asked the cowherds: "Where is that bull?" They pointed him out in that condition. And they said:—
- ---"He—by whose lowing sound in the yard of the cowpen even the brilliant, frantic and mighty bulls with very sharp horns were subdued, (15) is this very old bull, whose haughtiness has gone, whose eyes are drippling, whose uneven lips are trembling and who puts up with the harassment of young bulls" (16)
- 19. On seeing him such he felt dejected add thought over transitoriness; "Alas, having been of that description, this bull has now become such! Therefore all things in the worldly exitence are transient. So wealth which really is the foundation of pleasures and the cause of great delusion is not permanent. And it is said:—
- Like the dust clinging to the feet wealth is of unstable nature, unsteady as the rainbow, and fickle as a streak of lightening (17). Thieves rob the wealth, king snatch it away, Vantaras hide it, and kinsmen exact it (18). Every thing fire may burn, (or) deluge of water may destroy. And the angary Death carries off all (9). Similarly union with beloved persons, the cause of greatest delight, is also impermanent How?—
- ——In the evening as many birds meet on a tree or as trave-

llers coming from different countries meet in a travellers' asylum, and in the morning all of them go away in various defferent directions,—so also many beings come together in one family-house and at the time of the blow of death all go away in different directions, accompanied by their karma, (to be born) into existences of human beings, gods, lower creatures, etc. (20-22). Similarly.—The wanton and heedless man wanders about in the city-streets, crushing and smashing, surrounend by many men. Then soon the resplendent man becomes frail, is dried up by old age and disease, and thus becomes a rough spectre (23). And also:— In the womb, during birth, in childhood, in youth, and in old age,—in all states living beings are shattered like a clay-pot" (24).

20 While thinking thus and in like manner, he was awakened and became self-enlightened. Having plucked out his hair in five handfuls, and having been given the distinguishing marks (of monkhood) by a deity, he wandered about. And it is said:—Having seen the whith and noble bull with well-proportioned horns, the king of Kalinga saw that prosperity was no prosperity and pereieved the religion (25).

### II King Domuha

- 21. Now the life of Domuha. In this very country of sharaha there was a town named Kampilla. In it there was a king named Jaya who was born of a family of the race of Hari. His wife was Gunamalo by name. And that king passed his time enjoying the glory of royalty together with her.
- 22. Once, while sitting in the assembly-hall, he asked an envoy: "What have I not that other kings have?" The envoy said:— "Your Majesty, you have no picture-hall." Thereupon the king commanded the architects as follows: "Quickly build a picture.hall." Immediately after the order they commenced (the work).
- 33. While the earth was being dug up, on the fifth day the workmen saw there a precious crown entirely set with kwels, blazing with brilliance like fire. Being delighted, they

reported it to king Jaya. And he, with a delighted heart, got it taken out from the hole in the ground to the accompaniment of the sounds of festive music. The architects and others were honoured with befitting garments and the like.

- 24. The picture-hall with its high peaks was constructed in a short time. On an auspicious day the (ceremony of the first) entrance into the picture-hall was made. Amid the sound of festive music he placed the crown on his head. By its (miraculous) power the king became Double-face; and the people gave him the name "Domuha."
- 25. Some time passed. And seven sons were born to that king. Gunama a became unhappy, thinkiny: "I have no daughter." She wished to offer presents to a Jakkha named Mayana for the fulfilment of her desire. One day daughter was born to her who was revealed in a dream by the acquisition of the blossoms of the Parijata tree, the birth ceremony (of the child) was performed. The offering was given to the Jakkha, And She (—the child—) was given the name Mayanamanjari. And in course of time she attained to youth.
- 26. And now Chandapajjoya was the king of Ujjeni. An envoy told him as follows:— "The king (of Kampilla) has become Double-face." Pajjoya asked: "How?" The envoy suid: "He has such a crown. When it is put on he (--or one-) has two faces. Pajjoya decame greedy of the crown, He sent a messenger to king Domuha: "Send me this best of crowns. If you do not send it, be prepared for buttle." King Domuha said to the messenger of Pajjoya: "If you give me what I ask, then I too will give the crown." The messenger said: "What do you ask?" The king said:—"(The things that I ask are:) the elephant Nalagiri, and also the excellent chariot Aggibhiru, and the consort queen Siva, and thewriter Lohajungha. Give me (these things)" [26]. And this was the quintessence of Pajjoya's kingdom.
- 27. The messenger returned to Ujjeni He told Domuha's answer to Pajjoya was excessively enraged; he set out with his fourfold army:—Two lakhas of elephants, twa hundred thousand chariots. five ten-thousand and of horse, and seven

crores of footsoldiers. By continuous marches he reached the frontier of the Panchala country.

- 28. The other: too, king Domuha, departed from the city with his entire fourfold army, and went in front of Pajjoya.
- 29. One the frontier of the Panchala country the Garuda battle-array was formed by Pajjoya, and the Ocean battle-array by Domuha. Then gradually a fight of the armies ensued. By the power of the best af crowns king Domuha was invincible. Pajjoya's army was routed. Pajjoya was bound and entered into the city. A ring was placed on his foot. King Pajjoya passed his time happily there.
- 30. Ode day he saw Mayanamanjari. (In him) was produced ardent love (for her). Then burning with the fire of love, and fallen into the fever of axiety, he passed to the night as best he could. And at dawn he went to the assembly hall. He whose face and body were faded was ntoiced by the king who asked him the news of his body. He did not give a reply. With apprehension he was asked more closely. Thereupon, sighing heavily Pajjoya said—
- "O king, shame becomes left entirely of him, who is under the influence of love, who is consumed by disease' and likewise who is drunk, who is enraged, and who is dying' (27). Thorefore if you wish my welfare, O king then give me (in marriage) this Mayanamanjari, your daughter; if you do not, I shall enter fire' (28).
- 31. Thereupon, knowing his resolution. Domuha gave her (in marriage to him). The marriage was celebrated on an auspicious day and hour. Being retained (there) for some days and (then) given a send-off with honour, Pajjoya went to Ujjeni.
- 32. One day there came the great Indra Festival. King Domuha commanded the citizens: "Raise the Indra Banner." Then with auspicious loud cries of joy there was raised the Indra-Banner, which had white pennons and flags, which was decked with a chain of bells with their clappers, from which garlands of beautiful flowers wete hanging down,

which was adorned with strings of gems and jewels, and which was decorated with a multitude of pendant fruits of various kinds.

- 33 Then fema'e dancers danced; poetical compositions written by good poets were sung; croweds of people danced; a juggler's magical tricks that were puzzling to the eyes were seen; betel etc. were given; quantities of water (mixed) with saffron and camphor were thrown; great gifts were given; and tabors and other instruments were sounded.
- 34. Thus in great delight seven days passed; the full-moon day arrived. In great sp'endour king Domuha worshipped the Indra-Banner with flowers, garments etc. amid loud sounds of music. The next day it fell to the ground. The king saw it fallen on excrement, urine and ill-smelling things, and being spoiled by the people. Seeing (this) he reflected: "Fie upon prosperity that is transient as a flash of lightening and unpleasant in the end!"
- 35. While thinking thus he was awakened, and became self enlightened. Plucking out his hair in five handfuls, he turned a monk. And it is said: Having seen that well-adorned Indra-Banner fallen and being spoiled, the king of Panchala saw that prosperity was no prosperity and perceived the religion (29).

### III King Nami

- 36. Now the life of Nami. In this very continent of Bh raha and in the country of Avanti there was a city named Sudamsana and a king named Maniraha. His brother Jugabahu was the crown-prince. And he had a wife named Mayanareha of incoomparable beauty and charm. And she was an extremely excellent lay disciple. Her son, endowed with all virtues, was Chandajasa by name.
- 37. One day, on seeing Mayanareha, Maniraha became engrossed (in thoughts about her) and began to reflect: "But how will there be my union with her? Or rather I shall just make love (to her) in the first place; afterwards,

knowing the thoughts of her mind, I shall exert myself suitably. Thus reflecting, he endeavoured to make love to her. He sent her flowers, saffron, tambula, garments, ornaments and the like. And in her heart there was no other thought which was evil. Thus the time passed.

- 38. One day Maniraha said to Mayanareha: "Beautiful lady, if you accept me as your man, then I shall make you the mistress of the whole kingdom." She said: "Free from the state of a eunuch, you have obtained your manhood by your very former deeds, even in spite of its being acknowledged by me. But as to the mistress-ship of the kingdom, who can take away even that from me who bear the name of the wife of the crown-prince,—your brother? And moreover: Those who are noble men regard highly the calamity of death; but they do not do what is opposed to this world and the next. For: Living beinds go to hell by injuring living beings, by falsehood, by taking away another's (property) and also by desiring another's wife (30). Therefore, O great king, such being the state of things. give up your evil thought and follow good conduct." And on hearing this, he remained silent. And he reflected: "While Jugabahu lives she will not desire another man. Therefore let us kill him secretly; then I shall seize her by force. There is no other means." Thus the time passed,
- 39. One day Mayanareha saw the moon in her dream and told her husband. He said to her: "Beautiful lady, you will get a son who will be like the moon of the heaven of the entire circuit of the earth." Then she became pregnant. And in the third month she had a pregnancy-desire: "If I perform worship of the Jinas and sages and always hear the discourses of the Prophets." Thereupon, her pregnancy-desire being satisfied in accordance with her wish, she bore the foetus with ease.
- 40. One day in the season of spring Jugabahu. together with Mayanarcha, went to the park for amusing himself. While he was absorbed in eating eatables and in drinking, the lord of the day passed beyond the setting mountain. The expanse of the earth was covered by a mass of darkness.

Then Jugabahu remained in that very park.

- 41. Maniraha thought: "This is a proper opportunity. First, Jugabahu stays in the park outside the city, Secondly, he has a few attendants. Thirdly, it is night. Fourthly, the park is darkened by a mass of darkness. Therefore let me go and kill him. Then I shall enjoy with Mayanareha without fear." And thus thinking, he took a scimitar and went to the park.
- 42. And after his amorous sport, Jugabahu slept in a bower of plantains. Attendants sat down on all the four sides. And Maniraha said to them: "Where is Jugabahu?" And they told him. He entered the bower of plantains saying: "I have come here out of anxiety lest some enemy might overpower him here in the night." Jugabahu got up with agitation and made salutation ( to the king ). Maniraha said to him: "Get up; let us enter the city; enough of staying here." Thereupon Jugabahu began to rise up. In the meantime, being secure in mind, he (i. e. Jugabahu) was heavily struck in the neck with a sharp sword by Maniraha who did not consider what should be done and what should not be done, did not mind the reproaches of the people, and gave up the fear of next world. With his eyes shut by the pain of the heavy blow, he fell to the ground. Mayanareha screamed for help: "Alas, a criminal deed is donc!" Thereupon the attendants ran forward with swords drawn. They said; "What is this?" Maniraha said: "Through carelessness the sword fell from my hand. Away with fear, O beautiful lady!"
- 43. Then knowing (that it was) Maniraha's deed, the attendants took Maniraha to the city by force. They told Chandajasa the account of Jugabahu. Lamenting very piteously, he went to the park, taking a number of physicians with him. The physicians dressed the wound. After a short time the faculty of speech vanished, the pair of eyes was closed, the limb became motionless, and the body truned white by the flowing out of a quantity of b'ood.

44 Thereupon Mayanareha, knowing him to be in the state of dying, placed herself near the root of Jugabahu's

ear and began to say to her husband sweetly and cleverly: "Illustrious s:r, compose your mind, do not cherish hatred towards anybody, foster kindness for all beings, betake yourself to the fourfold refuge, censure (yourself for) your sins, and properly bear this calamity which has befallen on account of your own deeds. And it is said:

- --Whatever deed one has committed in another existence and while abiding in this existence,—that must be experienced by oneself; another becomes only the (immediate) cause (31). Therefore take (with you) the povision for the journey to the next world. And also-Have recourse to the all-knowing god; believe the highest truths; and throughout life betake yourself to preceptors who are ascetics and treasures of virtues (32). And also throughout life, observe in the three ways the threefold abstention from injury to living beings, falsehood, (taking) another's property, sexual pleasures, and possessions (33). And also repent properly of the eighteen items of sin, consider the nature of the worldly existence, and temember the prayer in your mind (34). For: He whose ten vital airs depart together with the pentad of prayer at the time of death certainly becomes a Vemaniya god. if he does not attain to Absolution (35). Likewise give up every attachment. For: Neither a father, nor also a mother, nor sons, nor brothers, nor friends, nor relatives, nor heaps of wealth are a refuge in the worldly life that abounds in misery (36). The religion expounded by the excellent Jinas, the treasure of happiness, is the refuge in this world for living beings that are tormented by the miseries of birth, old age and death" (37),
- 45. And all this was received by Jugabahu with his bud-like (folded) hands placed on his head. In a short time he died, attaining to auspicious mental condition. Then Chandajasa began to lament.
- 46. Mayanarcha reflected: "Fie upon my beauty. the cause of a calamity of this nature! Now this evil-doer will certainly violate my chastity even against my wish. Therefore enough of staying here. Going to another country, I

Then Jugabahu remained in that very park.

- 41. Maniraha thought: "This is a proper opportunity. First, Jugabahu stays in the park outside the city, Secondly, he has a few attendants. Thirdly, it is night. Fourthly, the park is darkened by a mass of darkness. Therefore let me go and kill him. Then I shall enjoy with Mayanareha without fear." And thus thinking, he took a scimitar and went to the park.
- 42. And after his amorous sport, Jugabahu slept in a bower of plantains. Attendants sat down on all the four sides. And Maniraha said to them: "Where is Jugabahu?" And they told him. He entered the bower of plantains saying: "I have come here out of anxiety lest some enemy might overpower him here in the night." Jugabahu got up with agitation and made salutation ( to the king ). Maniraha said to him: "Get up; let us enter the city; enough of staying here." Thereupon Jugabahu began to rise up. In the meantime, being secure in mind, he (i. e. Jugabahu) was heavily struck in the neck with a sharp sword by Maniraha who did not consider what should be done and what should not be done, did not mind the reproaches of the people, and gave up the fear of next world. With his eyes shut by the pain of the heavy blow, he fell to the ground. Mayanareha screamed for help: "Alas, a criminal deed is donc!" Thereupon the attendants ran forward with swords drawn. They said; "What is this?" Maniraha said: "Through carelessness the sword fell from my hand. Away with fear, O beautiful lady!"
- 43. Then knowing (that it was) Maniraha's deed, the attendants took Maniraha to the city by force. They told Chandajasa the account of Jugabahu. Lamenting very piteously, he went to the park, taking a number of physicians with him. The physicians dressed the wound. After a short time the faculty of speech vanished, the pair of eyes was closed, the limb became motionless, and the body truned white by the flowing out of a quantity of b'ood.

44 Thereupon Mayanareha, knowing him to be in the state of dying, placed herself near the root of Jugabahu's

ear and began to say to her husband sweetly and cleverly: "Illustrious s.r, compose your mind, do not cherish hatred towards anybody, foster kindness for all beings, betake yourself to the fourfold refuge, censure (yourself for) your sins, and properly bear this calamity which has befallen on account of your own deeds. And it is said:

--Whatever deed one has committed in another existence and while abiding in this existence.—that must be experienced by oneself; another becomes only the (immediate) cause (31). Therefore take (with, you) the p ovision for the journey to the next world. And also-Have recourse to the all-knowing god; believe the highest truths; and throughout life betake yourself to preceptors who are ascetics and treasures of virtues (32). And also throughout life, observe in the three ways the threefold abstention from injury to living beings, falsehood, (taking) another's property, sexual pleasures, and possessions (33). And also repent properly of the eighteen items of sin, consider the nature of the worldly existence, and temember the prayer in your mind (34). For: He whose ten vital airs depart together with the pentad of prayer at the time of death certainly becomes a Vemaniya god. if he does not attain to Absolution (35). Likewise give up every attachment. For: Neither a father, nor also a mother, nor sons, nor brothers, nor friends, nor relatives, nor heaps of wealth are a refuge in the worldly life that abounds in misery (36). The religion expounded by the excellent Jinas, the treasure of happiness, is the refuge in this world for living beings that are tormented by the miseries of birth, old age and death" (37),

- 45. And all this was received by Jugabahu with his bud-like (folded) hands placed on his head. In a short time he died, attaining to auspicious mental condition. Then Chandajasa began to lament.
- 46. Mayanarcha reflected: "Fie upon my beauty, the cause of a calamity of this nature! Now this evil-doer will certainly violate my chastity even against my wish. Therefore enough of staying here. Going to another country, I

shall accomplish my duty of the next world. Otherwise this sinner will kill my son too."

- 47. Thus she reflected; and while the hearts of Chandajasa and others were afflicted with grief, she departed from the park at the time of midnight, her mind tormented by great grief She went towards the east and reached a great forest. The night passed while she walked. At midday she reached a lotus-lake. With forest-fruits she sustained life. Having renounced rich food, she slept in a plantain-bower, being exhausted by the fatigue of the journey. The night approached, during which the tigers growled, the lions roared, the hogs snorted, and the female jackals howled frightfully. Thus, when terrified by the crises of various wild beasts, she was engrossed in cortemplating the prayer, an excessive pain arose in her belly at midnight Painfully she gave birth to a son endowed with all auspicious marks. And at dawn she wrapped him in an excellent blanket, hung the signet-ring marked with Jugabahu's name on his neck, and went to the excellent lake Having washed her garments, she descended (in water) for bathing.
- 48. At this point a water-elephant, the god of Death as it were, rushed up with exteme speed from the interior of the water. He seized her with his trunk and tossed her up in the sky. By the dispensation of fate she was seen by a Vijjahara youth who had set out for the island of Nandisara. Thinking: 'She is beautiful,' he caught her while she was falling down and weeping pathetically She was taken to the mountain Veyaddha. And weeping she said to him: "O noble sir, today I have given birth to a son in the forest. Leaving him in a plantain-bower, I descended into a lake, was tossed up by a water-elephant, and was caght by you. So the boy will be killed by some wild animal; or, being destitute of food, he may die of his own accord. Therefore, O great man, do me the favour of granting a child; do not make delay. Bring my son (here). or take me there."
- 49. The Vijjahara youth replied: "If you accept me as your husband, then I shall do your biddings. And moreover: "In the city of Rayanavaha, in the country of

Gandhara, there was a Vijjahara king named Manichuda; and Kamalavai was his wife. And I am their son Manippabha. On exercising suzerainty over both the races (of Vijjaharas'), Manichuda became disgusted with the enjoyment of pleasures. placed me in kingship, and received renunciation in the presence of a Charana sage And wandering about in due course, he had come here yesterday. Now he has gone to Nandisara for paying his obeisance to the shrines. I saw you while I was going to him. So, beautiful lady, I shall place you in the mistress-ship of all the female Vijjaharas; accept me as your lord. And again: That son of yours was seen by the lord of Mihila who was carried away by a horse and wandering in the forest; he has given him to his principal queen. She fosters him as her son. This I have known, having seen it by the great magic of Pannatti. This is not otherwise. Therefore, lovely lady, give up your dejection, have recourse to courage, make your mind tranquil, and honour the glory of your youth in my company."

- 50. Hearing this Mayanareha reflected: "Alas for the consequence of my deeds whereby unique calamities fall to my lot! So what should be done in this matter. And a living being who is seized by love does not consider what should be done and what should not be done, does not think of virtue and vice, does not know what is incompatible with the next world, and does not look to the reproaches of the people. Therefore, such being the state of things, I must protect my chastity by some diversion." Thus reflecting, she said to the sky-rover: "Good man, take me to the excellent island of Nandisara; there I shall certainly do what is pleasing to you."
- 51. Thereupan, with a delighted mind, he created an aerial car. Placing Mayanareha in it, he went to the island of Nandisara. In it there are fifty-two temples of the excellent Jinas. And it is said:

<sup>——</sup>In the Nandisara island there are fifty-two pure temples of the Jinas: (Four) on the four Anjana mountains, (sixteen) on the sixteen Dahimuha hills, and thirty-two on the Raikara

shall accomplish my duty of the next world. Otherwise this sinner will kill my son too."

- 47. Thus she reflected; and while the hearts of Chandajasa and others were afflicted with grief, she departed from the park at the time of midnight, her mind tormented by great grief She went towards the east and reached a great forest. The night passed while she walked. At midday she reached a lotus-lake. With forest-fruits she sustained life. Having renounced rich food, she slept in a plantain-bower, being exhausted by the fatigue of the journey. The night approached, during which the tigers growled, the lions roared, the hogs snorted, and the female jackals howled frightfully. Thus, when terrified by the crises of various wild beasts, she was engrossed in cortemplating the prayer, an excessive pain arose in her belly at midnight Painfully she gave birth to a son endowed with all auspicious marks. And at dawn she wrapped him in an excellent blanket, hung the signet-ring marked with Jugabahu's name on his neck, and went to the excellent lake Having washed her garments, she descended (in water) for bathing.
- 48. At this point a water-elephant, the god of Death as it were, rushed up with exteme speed from the interior of the water. He seized her with his trunk and tossed her up in the sky. By the dispensation of fate she was seen by a Vijjahara youth who had set out for the island of Nandisara. Thinking: 'She is beautiful,' he caught her while she was falling down and weeping pathetically She was taken to the mountain Veyaddha. And weeping she said to him: "O noble sir, today I have given birth to a son in the forest. Leaving him in a plantain-bower, I descended into a lake, was tossed up by a water-elephant, and was caght by you. So the boy will be killed by some wild animal; or, being destitute of food, he may die of his own accord. Therefore, O great man, do me the favour of granting a child; do not make delay. Bring my son (here). or take me there."
- 49. The Vijjahara youth replied: "If you accept me as your husband, then I shall do your biddings. And moreover: "In the city of Rayanavaha, in the country of

Gandhara, there was a Vijjahara, king named Manichuda; and Kamalavai was his wife. And I am their son Manippabha. On exercising suzerainty over both the races (of Vijjaharas), Manichuda became disgusted with the enjoyment of pleasures, placed me in kingship, and received renunciation in the presence of a Charana sage And wandering about in due course, he had come here yesterday. Now he has gone to Nandisara for paying his obeisance to the shrines. I saw you while I was going to him. So, beautiful lady, I shall place you in the mistress-ship of all the female Vijjaharas; accept me as your lord. And again: That son of yours was seen by the lord of Mihila who was carried away by a horse and wandering in the forest; he has given him to his principal queen. She fosters him as her son. This I have known, having seen it by the great magic of Pannatti. This is not otherwise. Therefore, lovely lady, give up your dejection, have recourse to courage, make your mind tranquil, and honour the glory of your youth in my company."

- 50. Hearing this Mayanareha reflected: "Alas for the consequence of my deeds whereby unique calamities fall to my lot! So what should be done in this matter. And a living being who is seized by love does not consider what should be done and what should not be done, does not think of virtue and vice, does not know what is incompatible with the next world, and does not look to the reproaches of the people. Therefore, such being the state of things, I must protect my chastity by some diversion." Thus reflecting, she said to the sky-rover: "Good man, take me to the excellent island of Nandisara; there I shall certainly do what is pleasing to you."
- 51. Thereupan, with a delighted mind, he created an aerial car. Placing Mayanareha in it, he went to the island of Nandisara. In it there are fifty-two temples of the excellent Jinas. And it is said:

<sup>—</sup>In the Nandisara island there are fifty-two pure temples of the Jinas: (Four) on the four Anjana mountains, (sixteen) on the sixteen Dahimuha hills, and thirty-two on the Raikara

- (hills). They are a hundered yojanas in length, fifty in breadth, and seventy-two in height (38-39).
- 52. Then Manippabha and Mayanareha descended from the aeiral car, and performed worship of and bowed to the images of the excellent Jinas named Usabha. Vaddhamana. Chandanana and Varisena. They bowed to Manichuda, the Charana sage, and sat down near him. That holy man was endowed with the (first) four kinds of knowledge Knowing Mayanareha's misfortune, he pacified Manippabha by a religious discourse. He begged pardon of Mayanareha and said to her: "From today you are my sister. Tell me now what should I do (for you)." She said: "You have done everything by showing me the holy place of Nandisara" And She asked thes age: "Revered sir, tell me the news of my son." The sage said: "Listen—
- 53. "There was a city named Manitorana in the land of Pukkhalavai in Eastern Videha in Jambuddiva. In it there was a universal sovereign named Amiyajasa. Of his wife Pupphavai he had two sons, Puphasiha and Rayanasiha. And having exercised sovereignty for eighty-four lacs of former years, and being frightened by the miseries of worldly life, they took to renunciation in the presence of a Charana sage. Properly observing monkhood for sixteen lacs of former years, on the termination of their life they were born in the Achchuya heaven as Indasamaniya gods having the life of twenty-two Sagarovamas.
- 54. "And enjoying the pleasures of gods there and dropping down (therefrom), they were born in the Dhaiyasanda part of Bharaha as the sons of Samuddadatta, the queen of the semi-universal sovereign Harisena; Sagaradeva was the name of one, and sagaradatta of the other. And knowing that the splendour of royalty was worthless, they took to renunciation in the presence of a worthy teacher when the regime of the venerable Dadhasuvvaya, the twelfth Teacher of the three worlds, had long passed. On the third day being killed by a stroke of lightening, they were born in Mahasukka with seventeen Sagarovamas as their duration of life, They passed their time there, enjoying the pleasures

- of gods. One day they went for glorifying as omniscient the twenty-second venerable Prophet. And there they asked the Holy Man: "Afrer dropping down (from heaven) where shall we be born?" The Holy Man said: "In the city of Mihila, in this Bharaha only, one of you will be the son of king Jayasena; but the other will be the son of Mayanareha, the wife of prince Jugabahu in the city of Sudamsana. Really you will be father and son." And on hearing this they went to their heaven.
- 55. "One of them dropped down first and was conceived in the womb of Vanamala, the queen of king Jayasena in the city of Mihila, and was born in course of time. He was given the name Paumaraha. And when he attained to youth, his father delivered the kingdom to him and accepted renunciation. And that Paumaraha became the lord of great kings. His wife is Pupphamala by name. And he passes his time protecting his kingdom.
- 56. "The other god, dropping down on the termination of his life, is born as your son. And that Paumaraha was carried away and entered into a forest by a horse whose training was wrong. And while wandering about there in the morning today, he saw your son. And on account of the affection to which he was accustomed in a former life, he took him up with an exceedingly delighted heart. In the mean while his army arrived, following his tracks. Thereupon he mounted an elephant and went to his city. He delivered the boy to Pupphamala. The birth-ceremony was celebrated. There he grows up, accompanied by love."
- 57. While the holy man was telling this, there arrived an aerial car, which had pillars studded with gems, which had pendant strings of pearls, which had multitudes of pearls fixed at its doors, which had its pinnacles inlaid with crystal stones, which was resounding with the sounds of a multitude of bells, which deafened the atmosphere by the sounds of its musical instruments, and which had the shouts of "Victory! Victory!" proclaimed by celestial damsels. From it got down a god who wore an excellent crown of jewels, who had a pair of moving ear-rings of gems, and whose

breast was brightened with a radiant necklace. He moved thrice round Mayanareha, keeping her to the right, and fell at her feet. Afterwards he bowed to the pair of the sage's feet and sat down on the ground.

- 58. Then, on seeing this disrespect of the sage, the Vijjahara said:—"Gods and kings have seted the conduct of kings. Where they themselves commit a violation, what fault can there be with others (if they commit a violation)? [40]. Why did you, O god, first bow to this lady, passing over this sage,—by whose mere sight the mass of ignorance is destroyed (42),—who is free from the blemishes of anger and the like.—who has vanquished the five senses,—whose pride has vanished,—who possesses excellent knowledge and faith,—who is endowed with penance and self-restraint,—and who is nobe?" (41).
- 59. The god said: "O lord of the sky-rovers, what you say is true. Only hear the reason for this:
- 60, "There was a king Maniraha (by name) in the city of Sudamsana His brother was Jugabahu. And he, on account of some enmity in a past existence, was struck in the neck with a sword by his own brother Maniraha, when he had gone to the park in the season of spring. When his vital airs had come to the throat (i. e were on the point of departing) this Mayanareha made him to cease from the pursuit of hatred by a discourse on the religion of the Jinas. Having experienced the maturity of right faith and the like, he died and was born in the fifth heaven as an Indasamaniya god having the life of ten Sagarovamas. And I am he. This (lady) is my spiritual teacher. For she made me to accept the religion of the Jinas, which has right faith for its root. And it is said:
- —He only, whether an ascetic or a householder, who fixes another in religion, becomes the spiritual teacher of the latter on account of the gift of religion (43). Therefore she was first bowed to. And it is said: The requital of (the obligation of) the givers of right faith is difficult in many existences even by a thousand crores of services in which all excellences are combined" (44).

61. And on hearing this the sky-rover thought: "Ah,

the power of the religion of the Jinas! And also:

—In the endless worldly life living beings incur miseries as long as they do not diligently practise the religion expounded by the excellent Jinas" (45).

62. The God said to Mayanareha: "Fellow-believer. tell me, what happiness dear to you shall I accomplish?" She said: "Really you are not able to accomplish the happiness dear to me. Only the happiness of Absolution which is free from birth, old age, death, disease, and sorrow, is dear to me. Still, O best of gods, take me to Mihila. Seeing the face of my son there, I shall accomplish my welfare of the next world."

63. Thereupon the god took her to Mihila immediately. And that (i. e. Mihila) was the place of birth, (receiving) renunciation and (attaining) omniscience of Mallinaha and Naminaha, the Teachers of the three worlds. Therefore. from devotion to the holy place, they first got down at the temple of the Jinas, and paid their obeisance to the shrines. And they saw nuns in a convent, and went and bowed to them. They preached the religion:

-- Having obtained human existence and having known the consequence of religion and irreligion, one should exert oneself in respect of religion which is the means of complete

happiness (46).

64. On the termination of such and the like preaching of religion, the god said to Mayanareha: "Let us go to the king's palace; I shall show you your son." She said: "Enough of love which enhances worldly existence. And moreover: (To me) all beings have become relatives and all beings have become strangers. For a being that is solitary what delusion can there be in respect of relatives in this world? (47). I shall take to renunciation. So you do as you like." And he bowed to the nuns and Mayanareha and went to his heaven. She accepted renunciation in the presence of those nuns. Having the name Suvvaya given to her, she lived practising penance and self-restraint.

65. Now that boy lived happily in the residence of king Paumaraha. That king's adversary princes were humbled down.

Thereupon the king gave the boy the name 'Nami' which resulted from his merit. Then he grew up happily surrounded by five nurses. When he was eight years old he grasped the extent of the substance of the arts and sciences only by their being pointed out (to him). And in course of time he attained to youth. He was married to a thousand and eight maidens who were born of the Ikkhaga race and who surpassed the celestial damsels by the brilliance of their beauty. Like the lord of gods he passed his time enjoying sensual pleasures with them.

- 66. And realising the worthlessness of worldly life, king paumaraha placed prince Nami in the lordship of the country of Videha, attained the glory of self-restraint, became possessed of the acquisition of excellent knowledge and faith and attained to the top of the three worlds. King Nami passed his time, protecting the glory of kingship.
- 67. Now that Maniraha, being bitten by a snake, died that very night. He was born as a hell-being in the fourth hell. Thereupon Chandajasa was established as the king by the feudatories and the counsellors. And he honoured both the brothers (by performing their obsequial ceremonies). Chandajasa protected the glory of kingship.
- 68. And one day a white elephant belonging to Nami, the best (elephant) in the kingdom, broke its tying post and set out towards the Vinjjha forest. And he went by the neighbourhood of the city of Sudamsana. When king Chandajasa had gone to the riding ground for horses, his men saw him (—the elephant—) and told the king. He captured him and took him to the city; there he remained. Knowing this the spies told king Nami as follows:—"The white elephant remains captured by Chandajasa; Your Majesty will decide (what to do)."
- 69. King Nami sent an envoy to Chandajasa with these words as follows:—"This white elephant belongs to me; send him (back to me)." The envoy went and told Chandajasa the words of Nami. Chandajasa sald: "Precious things are not inscribed with the letters (of the name) of

anybody. They delong to him only who is superfor in valous. And moreover:

—Who gives the earth? To whom is it given? To whom has it come . By inheritance !! And to whom he it tied? In the world it is enjoyed by kings who have the quintessence of provess? (45).

18. Thereupon the envoy, who was not respected and honoured, retirmed to Mihila. He told Chandajasa's words to the king. Nami was enraged and marched against Chandajasa with his whole army.

71. Now Chandajasa, on knowing that king Nami was approaching, marched from the opposite direction with his complete army and was stopped by a bad omen. Then the counselfers said to Chandajasa: "First close the city gates and wait. We will exert ourselves again after knowing what is proper for the occasion. Thereupon the king said: "Yes" And thus king Nami came and besieged the city from the four sides

72. Tarough the rumours of the people the revered lady Surveys heard of it: and she reflected: "Let them not go to perdition by causing the ruin of the country. Therefore I shall go and pacify both of them." Being permitted by the chief nun, she went to Sudamsanapura, accompanied by nuns. And the revered lady saw king Nami, He gave her the principal seat. Nami bowed to her and sat down on the ground. The revered lady preached the religion of the excellent Jinas which accomplishes complete happiness. On the termination of the religious discourse she said: "The splendour of royalty is unsubstantial, and the pleasures of the senses are terrible in their consequence. Those who commit forbidden things and sins have necessarily to dwell in hells that abound in exterme miseries. Therefore, such being the case, retire from this fight. And moreover: What kind of fight can there be with an elder brother?" Nami said: "How is he my elder brother?" The revered lady told her own true account with proof. Still from pride he did not desist (from the fight).

- 73. Thereupon the revered lady entered the city by the small entrance in the main gate (of the city) and went to the royal mansion. While she entered, she was recognised by the attendants. She was bowed to by king Chandajasa. She was given the principal seat. The king sat down on the ground. The women of the harem heard of it. They too came with floods of tears in their eyes, fell at the feet of the revered lady, and sat down on the ground. Chandajasa said: "Revered lady, why the acceptance of this vow which is extremely difficult to observe?" The revered lady told her own account. Chandajasa said: "Where is that brother (of mine) now?" The revered lady said: "It is he by whom you are besieged." Thereupon, with his heart agitated by excess of joy, he went out of the city. Nami too, on seeing his brother approaching, went in front of him, fell at the feet of his elder brother, and was taken into the city with great delight. Chandajasa installed Nami in the responsibility of kingship as the lord of the whole country of Avanti. Chandajasa, on his part, accepted monkhood and wandered about at pleasure.
- 74. Now king Nami, an extremely severe ruler, exercised suzerainty over both the countries with justice. A long time elapsed. Once there arose in king Nami's body a burning sensation that lasted for six months. He was given up by the physicians. And the queens, with their arms adorned with bracelets, rubbed sandal for the purpose of anointing (him with it). The palace was filled with the Jingling of the sounds of bracelets. The king said: "My ears are being struck against (by the sounds of the bracelets). The queens took off all their bracelets, taking them off one by one. A single one was retained (or each arm). The king asked: "Why the bracelets do not cilnk?" He was told as follows: "They have been taken off." Being smitten by that affliction, he became disposed to the next world and reflected: "The evil is in the many, not in one, And it is said: The greater the property and the greater the crowd, the greater is the misery and not the happiness (49). Therefore if I am freed from this illness,

then I shall take to renunciation." At that time it was the full-moon day of (the month of) Kattiya.

75. While thinking thus, he fell asleep. When the night turned into dawn he dreamt a dream (in which he saw): A splendid white elephant on (mount) Mandara, and himself mounted on it. Free from the illness, he was awakened by the sounds of festive music; pleased and delighted, he reflected: "Ah, I have dreamt an excellent dream!" Again he reflected: "where have I formerly seen a mountain of such quality and kind?" While he was thus reflecting, he remembered his (former) existence: "Formerly, having observed monkhood in a human existence, I was born in the heavenly region Pupphuttara; while (abiding) in the state of a god there I formerly saw Mandara when I had been there (to be present) at the glorification of Jinas and on other occasions." He became awakened and took to renunciation.

——Learning that many bracelets made sounds and that one (bracelet) did not, king Nami, the lord of Mihila, took to renunciotion (50).

## VI King Naggai

- 76. Again the life of Naggai. There was in the country of Gandhara, in this very continent of Bharaha, a city named Pondavaddhana. In it there was a king named Siharaha.
- 77. Once two horses arrived from the North as a present for him. For the purpose of riding them, the king mounted one horse, and a prince the other. Thereupon he departed from the city with his whole army and reached the riding ground. The king commenced the riding. And its (—the horse's) training being wrong, it went the faster as soon as the king pulled (the reins). And while he continued pulling, it continued running and went twelve yojanas, and entered, a great forest. Being dejected, he let loose the reins; it stopped at those very steps. The king came to know: "The horse is of a wrong training." He got down from the

horse, tied it to a tree, and began to wander about. He sustained life with fruits.

- 78. And when he ascended the summit of a mountain for staying there during the night, he saw there a seven-storied mansion. He entered it and saw there a damsel possessed of the bloom of youth, beauty and charm. And She got up with agitation and offered a seat to the king. A deep mutual love arose between them.
- 79. And she was asked by the king: "Good lady, who are you? And why are you staying alone in the forest?" She took courage and said: "You should marry me on the marriage-seat in this mansion; afterwards I shall tell you my account in detail." And with a delighted mind the king entered the mansion. He saw there a temple of the Jinas and in front of it the marriage-seat. Having worshipped and bowed to the Jina he celebrated the Gandhavva marriage. They slept in the sleeping apartment. The night passed. In the morning both of them bowed to the Jina. The king sat on a hrone; she too sat on the (other) ha f of the seat. And she said: 'My dearest, listen to my account:
- 80. "There was a city named Khiipaitthiya in this very continent of Bharaha. Jiyasattu was the king there. Once the king commenced a picture-hall, and made it over to a company of painters in equal portions. Many painters painted. An old painter named Chittangaya also painted. A long time elapsed. And his daughter named Kanayamanjari, who had attained to youth, brought his meals. Once she had set out to her father, taking the meal with her. As soon as she arived at the principal street that was thronged with people, a horseman came there on a horse that was marching with speed. She was frightened and ran away. Afterwards, when it passed off, she went to her father. On seeing that the meal had arrived, Chittangaya went for answering the call of nature.
- 81, "For amusement Kanayamanjari painted with paints, on the pavement there, a peacock's feather which was true to nature. In the meantime king Jiyasattu came to the picture-hall. While looking at the pictures, he saw the

peacock's fater on the pavement. Thinking: "It is beautiful," he stretched out his hand to take it up. His nails which were like pearloysters were broken. Disconcerted he loaked at the quarters. Kanayamanjari said with a laugh: "A chair does not stand on three legs; so while I was looking for the fourth foolish man, I have now found you for the fourth leg." The king said: 'How? Tell me the truth.'

- 82. "She laughed and said: 'When I brought my father's meal, a man rode his horse with extreme speed in the principal street. He had not the least mercy. For, old people children, women, or any other feeble persons, who passed in the principal street, were molested. Therefore the horseman, being a great fool, is one leg of the chair. The second leg is the king who has divided the hall among the painters in equal parts. In every family there are many painters. My father is first, sonless; secondly, an old man; thirdly, indigent. Even though he is such, an equal part has been made over to him. The third leg is this father of mine who, while painting the picture-hall, has spent what was earned before. Now I bring whatever food for him; when it arrives he goes out for answering the call of nature. Of what sort a stupid man is he?' The king said. 'How am I the fourth leg?' The other said: 'Everyone just knows: How indeed (a father of) peacocks would have cone here. If it had been brought somehow, even then it could have been just seen with the eyes.' The king said: 'Really I am a fool and the fourth leg of the chair.'
- 83. "Hearing the cleverness of her speech, and seeing the beauty of her body, the king became enamoured (of her). And Kanayamanjari fed her father and went to her house.
- 84. "Through the mouth of his minister Sugutta, the king asked Chittangaya for Kanayamanjari. He said: "We are poor; how can we perform the auspicious function of marriage and (spend for) the king's honour?" This was reported to the king. And he got Chittangaya's house filled with riches, corn, gold, etc. On an auspicious day and hour he married Kanayamanjari with great grandeur. She was given a palace and a large company of maids.

- 85. "And that king had many queens. At night they went to the king's sleeping apartment one by one by turns (on the nights of their respective turns). And on that day Kanayamanjari was ordered (that it was the day of her turn). Decorated and adorned she went, with her servant-girl Mayaniya, and sat on a seat. In the meantime the king came. Getting up for greeting, and other acts of courtesy were observed. The king sat down on the bed.
- 86. "Now Mayaniya was already said by Kanayamanjari: 'When the king sits down you should so ask me for a story that the king hears it.' Therefore Mayaniya said at this oppotune time: 'Mistress, tell me some story as long as the king sleeps.' The other said: 'Mayaniya, first let the king sleep soundly; then I shall tell you (one).' The king thought: 'But of what nature will she tell a story? I also will hear it.' So he pretended to be asleep. Mayaniya said: 'Mistress, the king is asleep; tel me the story..'
- 87. "The other said: 'Hear: There was a city Vasantapura and (in it) a merchant Varuna. He got constructed a temple consisting of one block of stone and measuring one hand (i.e. cubit). In it he established a particular fourhand deity.' Mayaniya said: 'Vistress, how can a four-hand deity find room in a temple measuring one hand?' The other said: 'Lam sleepy now; I shall tell you tommorrow.' Saying 'Let it be so:' Mayaniya departed and went to her house The king became curious, thinking: 'What is this of this sort?' And she lay down (to sleep). When on the second day also her turn was ordered, she was said by Mayaniya in the same manner: 'Mistress, tell me that half-told story.' The other said: 'That deity was four-armed; that is not, however, the measure of its body. So much only is the story.'
- 88. "Mayaniya said: 'Tell me another.' Kanayamanjari said: 'Friend, there was a vast forest. In it there was a big red Asoka tree having outspread branches and twigs. And it had no shade.' Mayaniya said: 'How is it that even such a big tree had no shade?' She said: 'Tomorrow I shall tell; now I am overpowered by sleep,' On the third day

also, it was she who was given the order out of curiosity. In the same manner she was asked by Mayaniya. She told: 'That tree had its shade below it; but there was no shade upon it.'

- 89. "And being asked for another, she told: 'In a certain village there was a village headman. He had a big camel, And it roamed about at will. Once, while wandering about, it saw a babbula tree abounding in leaves, flowers and fruit. And it stretched its neck before that, but could not reach it. And in its task it tormented itself for a very long time, Thereupon it stretched its neck in a better way in the four directions. When it could not reach it in any way it became enraged, It discharged its urine and excrement on it.' Mayaniya said: 'How could it discharge its urine and excrement on that which it could not reach even with its mouth?' The other said: 'I shall tell you tomorrow.' And in the same manner she told on the following day as follows: 'That babbula tree was in the hollow of a well that was hidden from sight; therefore it was unable to eat (of it).'
- 90. "Thus with such interesting stories Kanayamanjari fascinated the king for six months. Thereafter he became exceedingly enamoured of her. Exclusively fond of enjoying pleasures with her alone, he passed his time. Her co-wives became hostile towards her and sought her weak points. And they conversed: 'Ah, she has bewitched the king by her witchcraft whereby he has abandoned us, though we are his queens born of noble families. Being fond of this artisan's daughter, he does not think of virtue and vice, does not look to the duties of the state, and does not consider the wealth that is being perished by her deceitful deeds.'
- 91 "Now Kanayamanjari, every day at noon-time, entered an upper room of her palace alone, cast off her garments and ornaments that belonged to the king, took those rags and ornaments of tin and lead that belonged to her father, and admonished her own soul: 'Do not be proud, O soul, of your prosperity; do not be conceited; do not forget thyself. This prosperity belongs to the king; these sewn tatters and this finery belong to thec.

Therefore be of a calm mind; for thou hast not enjayed this splendour for a long time. Else the king might hold thee by the neck and drive thee away.'

- 92. "And on observing this action of hers every day, her co-wives said to the king: 'Although you are devoid of affection for us, still we will avoid your evil; because for women their husband is their deity. This (woman) who is the beloved of your heart performs some magic or evil incantation. Being bewitched by her, you do not know even this danger. The king said: 'How?' They said: 'Every day at noon-time she goes to an upper room, shuts the door and remains there for some time, muttering something. If you do not believe (this), then observe it through some trustworthy person.'
- 93. "And on hearing this, the king himself went for observing Kanayamanjari who had entered the upper room. Standing at the region of the door, he saw that action (of hers) which is described before, and heard her admonition of herself. And he was delighted in mind: O the cleverness of her intellect! O the renunciation of her pride! O her discernment! Therefore she is a treasure of all virtues; and they are envious on account of their being her co-wives; for even virtue they look upon as vice.' Being delighted, the king made her the mistress of the whole kingdom; and she was invested with the diadem. Thus the time passed. One day the king and Kanayamanjari accepted the duties of lay disciples in the presence of the teacher Vimalachanda.
- 94 "And in course of time Kanayamanjari, becoming (after death) a goddess (in heaven), dropped down and was born as the daughter of the Vijjahara king Dadhasatti, in the city of Toranaura on the mountain Veyaddha. She was given the name Kanayamala, In due course she attained to the bloom of youth. One day she was carried away by a sky-rover named Vasava whose heart was distracted by her beauty. He created a mansion on this mountain and kept her here. He built this marriage-seat (thinking): 'Surely I shall marry her here.' In the meantime Kanayamala's elder brother Kanayateya arrived. Blazing with the fire of anger,

while fighting, both of them died by the blows from each other. And Kanayomala, lamenting a great deal on account of her grief for her brother, stayed in this mansion disconsolate and discomposed. One day a god named Vanamantara came here. He said to her with affection: 'Child, you are my daughter.' No sooner did the god say so much than the Vijiahara Dadhasatti arrived there for searching his son and daughter. By his illusion Vantara made Kanayamala to have a changed form. The bodies of his son and daughter and of Vasava were shown having the appearance of death, fallen to the ground. On seeing them Dadhasatti thought: 'This my son has been killed by Vasava, and Vasava in his turn by Kanayateya: and while being killed Vasava has destroyed Kanayamala. Therefore fie upon the worldly life that abounds in manifold miseries. Who that is wise can take delight in it?' Thus (thinking) he became indifferent (to worldly life) and took to renunciation. And Vantara withdrew the illusion. He was bowed to by Kanayamala and the god. The ascetic said: 'What is (this) of such nature?' And kanayamala told him the account of her brother. The ascetic said: 'I saw three dead bodies.' The god said: 'I created an illusion.' 'Why for?'

95. "The god said: 'Hear the reason. In the city of Khiipaitthiya there was a king named Jiyasattu. He married a painter Chittangaya's daughter named Kanayananjari. And she became a lay disciple. And she rescued that Chittangaya, (at the time of his death, from a low future state), by the pentad of prayer. After death he was born as a god named Vantara. And I am he. One day when I had come here, I saw this Kanayamala afflicted with grief. Intense affection for her arose in me. And I reflected: 'Had she been a dear relative of mine in a former existence?" (Thus reflecting) I exercised my ohi knowledge. I knew: 'This is Kanayamanjari, my daughter. After death she has become the daugnter of a sky-rover' In the meantime you arrived. I thought: 'She will go away with her father.' So, being afraid of separation from her, she was made to assume a changed form for your illusion; and her

body was shown dead. And you took to renunciation. Thereupon I became grieved, thinking: 'Alas, I have deceived this noble being.' Therefore you should forgive ( me for ) this wicked deed.' But the ascetic said: 'You are my benefactor, being the cause of my perception of religion.' flew up and roamed about according to desire. And while Kanayamala was pondering over the account told by the god, the remembrance of her (past) existence was produced in her. She knew her past existence as follows: 'I am that Kanayamanjari, and this father of mine has become a god.' Thereupon, intense affection being produced in her, she said to the god: 'Father, who will be my bridegroom?' Perceiving by his ohi knowledge, the god said: 'Child, that husband of yours in your past life, king Jiyasattu, having been a god, is born as king Dadhasatti's son named Siharaha. He will be your husband.' She said: 'How will there be his union (with me)?' The god said: 'He too will come here, being carried away by a horse that has a wrong traning. Therefore remain free from anxiety and at ease. Do not be distressed. I shall stay (here) doing your biddings.' And that god stayed in this very mansion. And Kanayamala passed her time happily with heavenly beings. And my noble husband. I am she. Yesterday that god went to (mount) Meru for paying his obeisance to the shrines. In the meantime you came in the afternoon. And being extremely anxious. I did not wait even for his return from there; I myself made you marry me. I have told you this account of mine for which you asked."

96. In Siharaha also remembrance of his (past) life arose on hearing that account. In the meantime that god arrived, accompanied by celestial ladies. He was bowed to by the king. The delighted god greeted him. Kanayamala told the account of her marriage to the god. He was rejoiced. Amid suitable conversation the midday arrived. The king, together with his wife, was fed with heavenly food. In this manner he stayed there for one month. And the king said to Kanayamala: "My beloved, the group of my enemies will attack my kingdom; therefore I shall go;

do consent to me." She said: "My dearest, just as you command. But your town is far away So how can you go there walking? Therefore receive from me the spell of pannatti." The king received it and learnt it in the manner he was told. Asking Kanayamala, he went to his own town. A great festival was held in the town. The king was asked his account by the feudatories and others. He told it as it had occurred. All of them were astonished. And they said:

——"Wherever the meritorious goes, to a foreign country, in to a forest, or to the sea, there he is happy. Therefore do you acquire merit" (51).

97. Thus the time passed by. And the king went to that mountain every fifth day. He stayed with Kanayamala for some days. And the peop'e said: "The king goes to the mountain." Then, in course of time, as he went to the mountain, so the people fixed the name "Naggai" for the king.

98, One day king Naggai had gone to the mountain. He was said by Vanamantara: "I have stayed here for a very long time. Now I have received an order from my lord. That must be necessarily executed. A long time will pass in it. And this Kanayamanjari will become uneasy in her separation from me. So, you should so arranget hat she does not become lonely." So saying, the god went away.

99. And the king, thinking: "There is no other means for the satisfaction of her mind," got constructed a charming city on that mountain. Many of his subjects were brought there by allurement. Temples of the Jinas were got erected. Their images were established in them. And some time passed while he celebrated great festivals of (religious) fairs.

100. One day when he had gone to a fair he saw a blossomed mango tree. The king plucked one cluster of blossoms. Afterwards it was reduced to (bare) wood by the whole army which took clusters of blossoms, leaves, sprouts, flowers, fruits, etcetera. When he (—the king—) returned he asked: "Where is that mango tree?" It was shown by his minister. "How is it that it is in such a condition?" He said: "You plucked one cluster of

blossoms; afterwards it was reduced to this (condition) by the whole army which (also) took (the clusters of blossoms, etcetera)." He reflected: "Verily, as long as there is prosperity, there is beauty; but every prosperity is transient." While thinking thus he became enlightened—

——(Having seen) the charming and delightful mango tree which was variegated with clusters of blossoms, sprouts and flowers, the king of Gandhara saw that prosperity was

no prosperity and perceived the religion (52).

## (Conclusion)

All the four of them, while wandering about, went to the city of Khiipaitthiya. There in a temple of four entra-nces, Karakandu entered by the eastern (entrance) and Dummuha by the southern. Thinking: "How can I remain with my face turned away from a sage," that Vanamantara turned his face to the south as well. Nami entered by the western (entrance); there also he turned his face. Naggai (entered) by the northern (entrance); there also he turned his face. Karakandu had that scab from his childhood. He took a tickler and scratched his ear tenderly, and hid it at one place. Dummuha saw that and said: "Having renounced everything, (namely:) your royalty, kingdom, town and harem why are you given to this hoarding? (1)." When Karakandu did not give an answer, Nami said: "When you had your ancestral kingdom, you employed many attendants. Having rejected their service, you have now become your own attendant (2)," Thereupon (the king of) Gandhara said: "Seeking the absolution of your self, you are striving after Liberation, having renounced everything. Why do you (then) censure another?" (3). Then Karakandu said; "Warding off harmful matters, it is not proper for you to speak of faults in celebate monks who have resorted to the path of Liberation (4). Whether another is angry or not, or gives poison in exchange, one should utter a beneficial speech that enhances the excellence of one's class' (5). They accepted this instruction given by Karakandu. In course of time all the four attained to Liberation.

## महादण्डक

| लेश्या  | जीव के भेद | नारकी | तियंच   | मनुष्य | दवता             |
|---------|------------|-------|---------|--------|------------------|
| 1       | 106        | 10    | 0       | 0      | 96               |
| 2       | 004        | 04    | 0       | 0      | 0                |
| 3       | 136        | 00    | 35      | 101    | 0                |
| 4       | 277        | 00    | 03      | 172    | 102              |
| . 5     | 0          | 0     | 0       | 0      | 0                |
| 6       | 40         | 0     | 10      | 30     | 0                |
| _       |            |       |         |        |                  |
|         | 563        | 14    | 48      | 303    | 198 <sup>-</sup> |
|         |            |       |         |        |                  |
| दृष्टि  | जीव के भेद | नारकी | तिर्यंच | मनुष्य | देवता            |
| 1       | 290        | 1     | 30      | 213    | 46               |
| 2       | 170        | 6     | 13      | 75     | 76               |
| 3       | 103        | 7     | 05      | 15     | 76               |
|         | ····       |       |         |        |                  |
|         | 563        | 14    | 48      | 303    | 198              |
|         | •          |       |         |        |                  |
| दर्शन   | जीव के भेद | नारकी | तियँच   | मनुष्य | देवता            |
| 1       | 26         | ~ 0   | 26      | 0      | 0                |
| 2       | 290        | 0     | 17      | 273    | 0                |
| 3       | 232        | 14    | 05      | 015    | 198              |
| 4       | 015        | 00    | 00      | 015    | 0                |
|         |            |       |         |        |                  |
|         | 563        | 14    | 48      | 303    | 198              |
|         | ,          | / 1   | A7 \    |        |                  |
| ( 147 ) |            |       |         |        |                  |

| योग | जीव के भेद  | नारकी | तिर्यंच | मनुष्य | देवता |
|-----|-------------|-------|---------|--------|-------|
| 1   | 10          | 0     | 10      | 0      | 0     |
| 2   | 08          | 0     | 08      | 0      | 0     |
| 3   | 332         | 7     | 24      | 202    | 99    |
| 4   | 001         | 0     | 01      | 00     | 00    |
| 5   | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 6   | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 7   | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 8   | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 9   | 100         | 0     | 0       | 86     | 14    |
| 10  | 92          | 7     | 0       | 0      | 85    |
| 11  | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 12  | 05          | 0     | 05      | 0      | 0     |
| 13  | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 14  | 0           | 0     | 0       | 0      | 0     |
| 15  | 15          | 0     | 0       | 15     | 0     |
|     | <del></del> |       |         |        |       |
|     | 563         | 14    | 48      | 303    | 198   |
|     |             |       |         |        |       |
|     |             |       |         |        |       |

<sup>1</sup> योग में सभी स्थावर के पर्याप्ता है।

3 योग में सभी श्रपर्याप्ता है।

9 योग में सभी पर्याप्ता है।

( 148 )

| उपयोग                      | जीव के भेद | नारकी    | तियंच       | मनुष्य | देवता |
|----------------------------|------------|----------|-------------|--------|-------|
| 1                          | 0          | 0        | 0           | 0      | 0     |
| 2                          | 0          | 0        | 0           | 0      | 0     |
| 3                          | 24         | 0        | 24          | 0      | 0     |
| 4                          | 219        | 0        | 06          | 213    | 0     |
| 5                          | 002        | 0        | 02          | 0      | 0     |
| 6                          | 118        | : 1      | 11          | 60     | 46    |
| 7                          | 0          | .0       | 0           | 0      | 0     |
| 8                          | 15         | 0        | 0           | 15     | 0     |
| 9                          | 170        | 13       | 05          | 0      | 152   |
| 10                         | 0          | 0        | 0           | 0      | 0     |
| 11                         | 0          | . 0      | 0           | 0      | 0     |
| 12                         | 15         | <b>0</b> | 0           | 15     | 0     |
|                            |            | ·        | <del></del> |        |       |
|                            | 563        | 14       | 48          | 303    | 198   |
| गुरास्थान जीव के भेद नारकी |            | तियंच    | मनुष्य      | देवता  |       |
| 1                          | 290        | 1.       | 30          | 213    | 46    |
| 2                          | 68         | 0        | 8           | 60     | 00    |
| 3                          | 102        | 6        | 5           | 15     | 76    |
| 4                          | 83         | 7        | 0           | 0      | 76    |
| 5                          | . 05       | 0        | 05          | 0      | 00    |
| 6सं14तव                    | 15         | 0        | 0           | 15     | 00    |
|                            | 563        | <u> </u> | 48          | 303    | 198   |
|                            |            |          |             |        |       |

( 149 )

## भगवती सूत्र शतक २४वां उद्देशा १ से २४ तक थोकडा 'गम्सा' का ग्रधिकार

1ला बोल घर 44 वैकिय के 34 ग्रौर ग्रौदारिक के 10वैक्रिय के 34: नैरियक भवनपति वागाव्यंतर 10 ज्योतिषी वैमानिक ग्रैवेयक 12 चार श्रनुत्तर विमान सर्वार्थसिद्ध

श्रौदारिक के 10: स्थावर विकलेंद्रिय तिर्यंच पंचेन्द्रिय मनुष्य -1

वैक्रिय के 34: नैरियक भवनपति वाग्गव्यंतर ज्योतिषी 10 वैमानिक ग्रैवेयक चार ग्रनुत्तर विमान 12

2 रा बोल जीव 48 वैकिय 34 भ्रौदारिक 14

सर्वाथै सिद्ध

भ्रीदारिक के 14: स्थावर विकलेंद्रिय ग्रसन्नी तिर्यंच पंचे सन्नी तियँच पंचे युगलिया तियँच

1 150

श्रसन्नी मनुष्य सन्नी मनुष्य युगलिया मनुष्य

- 3 रा बोल ग्रागत के स्थान 321 : वैकिय में 101 ग्रौदारिक में 220 101 वैकिय में ग्रागत 101 जीवों की निम्न प्रकार :—
  - 3 पहली नारकी में 3 जीव ग्रावे—तियंय पंचेन्द्रिय के 2 ग्रसन्नी ग्रीर सन्नी मनुष्य का 1 सन्नी
  - 12 दूसरी नरक से सातवीं नरक तक 6 घरों में 2-2 जीव ग्राते हैं। सन्नी तिर्यंच ग्रौर सन्नी मनुष्य
  - 55 दस भवनपति एक वाराव्यंतर इन ग्यारह घरों में 5-5 जीव ग्राते हैं ।  $11 \times 5 = 55$  । 3 तिर्यंच पंचेन्ग्रिय के (सन्नी, ग्रसन्नी, ग्रुगलिया) 2 मनुष्य (सन्नी, ग्रुगलिया)
  - 12 ज्योतिषी, 1 ला, 2 रा देवलोक इन 3 घरों में 4-4 जीव ग्राते हैं। सन्नी तिर्यंच, युगलिया निर्यंच, सन्नी मनुष्य, युगलिया मनुष्य।
  - 12 तीसरे से 8 वें देवलोक तक इन छ; घरों में दो-दो जीव आते हैं। सन्नी तियंच श्रीर सन्नी मनुष्य 6x2=12
    - 7 9 वें से 12 देवलोक 4 नोग्नेवेयक का 1 चार अनुत्तर विमान का 1 सर्वार्थसिद्ध का 1 इन 7 धारों में 1 जीव आता है। सन्नी मनुष्य  $7 \times 1 = 7$
- 220 ग्रौदारिक में ग्रागत 220 जीवों की निम्न प्रकार:—
  - 78 पृथ्दी, पागी, वनस्पति में 26-26 जीव स्रावे
    - $26 \times 3 = 78$
    - 14 वैक्रियका—भवनपती 10, वार्णव्यंतर 1, ज्योतिष 1, 1 ला देवलोक 1, 2 रा देवलोक 1
    - 12 ग्रौदारिक के—5 स्थावर, 3 विकलोद्रिय, तिर्यंच पंचेद्रिय के 2 सन्ती ग्रसन्ती मनुष्य के 2 सन्ती ग्रीर ग्रसन्ती।

- तेऊ, वाउ, तीन विकलेंद्रिय इन 5 घरों में ग्रौदारिक के 60 12-12 जीव भ्राते हैं, 5 imes 12 = 60 उपर्यु क्त ।
- तिर्यंच पंचेंद्रिय के घर में 39 जीव स्राते हैं। वैकिय के 39 27 ग्रौर ग्रौदारीक के 12

27 वैकिय के---नैरियक 7 देवता 20 (दस भवनपति वागाव्यंतर ज्योतिषी 1 से 8 वें देवलोक तक ) 12 ग्रौदरिक के—उपर्युक्त

मनुष्य के घर में 43 जीव आते हैं। वैक्रिय के 33 43 श्रीदारीक के दस। वैक्रिय के 33-10 भवनपति, 1वाणव्यंतर, 1ज्योतिषी 12 देवलोक, 1 नवग्रैवेयक, 1 चार ग्रन्तर विमान,

1 सर्वार्थ सिद्ध, नैरयिक, 6 पेली से छठी नरक तक ग्रौदारिक के 10-1 पृथ्वी, 1 पानी, 1 वनस्पति, 3 विकलेंद्रिय, 1 ग्रसन्नीतिर्यंच पंचे, 1 सन्नीतिर्यंच पंचे,

2 मनुष्य के, सन्नी मनुष्य, असन्नी मनुष्य। 220 4 चौथा वोले गम्मा 9

( 152 )

1 ग्रौघिक से ग्रौघिक से जघन्य

,, से उत्कृष्ट 3 4 जघन्य से भ्रौघिक

,, से जघन्य 5 " से लत्कुष्ट 6

7 उत्कृष्ट से भ्रौगिक ,, से जघन्य 8

से उत्कृष्ट

- 5 पांचवां बोल भव के स्थान 16
  - 1 भव का स्थान पहला ग्रसन्ती तिर्यंच पंचेन्द्रिय मरके वैकिय के 12 घरों में जावे।

दस भवनपति—1 वागाव्यंतर, 1 पहली नारकी

- 1. कितनी स्थिति वाला जावे—ज. ग्रं. मु. उत्कृष्ट करोड़ पूर्व
  - 2. कितनी स्थिति पावे ज. दस हजार वर्ष उ. पत्यो-पम का ग्रसंख्यातवां भाग
- 3. कितना भव करे ज. उ. दो भव करे।
- 2 भव का स्थान दूसरा सन्नी तिर्यंच पंचेद्रिय मरके वैक्रिय के 26 घरों में जावे— 1 ली से 6 ठो नारकी तक— 6 देवता के 20 (8 वें देवलोक तक)
  - 1 कितनी स्थिति वाला जावे—ज. ग्रं. मु. उत्कृष्ट करोड पूर्व
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ये वैकिय के 26 घरों में ज. उ. जितनी 2 स्थिति है वह पा सकते हैं।
  - 3. कितना भव भरे—ज. 2 उ. 8 भव करें।
- 3 भव का स्थान तिसरा सन्नी तिर्यंच पंचेंद्रिय मरकर 7 वीं नरक में जावे—
  - 1. कितनी स्थिती वाला जावे ज. म्र. मु. उत्कृष्ट करोड पूर्व।
  - 2. कितनी स्थिति पावे ज, 22 सागरोपम उ. 33 सागरोपम।
  - 3. कितना भव करे—(1) जाने आश्री 6 गम्मा से (1, 2,4,5,7,8 वां ) ज. 3, उ. 7 भव करें।

- (2) जाने आश्री 3 ग्रम्मा से (3, 6,9) ज. 3, उ. 5 भव करे। (3) आने आश्री ! से 6 ग्रम्मा
- तक ज. 2 उ. 6 भव करें। (4) ग्राने ग्राश्री 3 गम्मा से (7, 8,9) ज. 2 उ. 4 भव करें।
- 4 भव का स्थान चौथा सन्नी मनुष्य मर कर वैक्रिय के 15 घरों में जावे (दस भवनपति— 1 वागाव्यंतर, 1 ज्योतिषी, 1 पहला देवलोक, 1 दूसरा देवलोक, 1 पहली नारकी।
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे—ज. पृथकत्व मास उ. करोड पूर्व ।
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ग्रपने 2 स्थान के ग्रनुसार ।
  - 3. कितना भव करे ज. 2 उ. 8 भव करें।
- 5 भव का स्थान पांचवा सन्नी मनुष्य मरकर वैकीय के 11 घरों में जावे (देवताओं के 6 (3 वें 8 वं देवलोक तक) नैरियक के 5 (2 री से 6 ठी नरक तक)
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे—ज. प्रत्येक वर्ष उ. करोड पूर्व।
  - 2, कितनी स्थिति पावे ग्रपने 2 स्थान के श्रनुसार
  - 3. कितना भव करे-ज. 2 उ. 8 भव करें।
- 6 भव का स्थान छठा सन्नो मनुष्य मरकर वैकीय के पांच घरों में जावे (9 वें से 12 वें देवलोक तक 4 नौ. ग्रेवेक का 1)
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे ज. पृथकत्व वर्ष उ. करोड़ पूर्व
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ग्रपने2 स्थान के ग्रनुसार।

- 3. कितने भव करे जाने ग्राश्री ज. 3 उ. 5 भव करें। ग्राने ग्राश्री ज. 2 उ. 4 भव करें।
- 7 भवका स्थान सातवां सन्नी मनुष्य मरके 4 अनुत्तर विमान के 1 घर में जावे।
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे—ज. पृथकत्व वर्ष उ. करोड पूर्व
    - 2. कितनी स्थिति पावे ज. 31 सागरोपम उत्कृष्ट 33 सागरोपम
    - 3. कितने भव करें जाने ग्राश्नी ज. 3 उ 5 भव करें । ग्राने ग्राश्नी ज. 2 उ. 4 भव करें।
- 8 भव का स्थान ग्राठवां -- सन्नी मनुष्य मरकर सर्वार्थसिद्ध में जावे।
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे ज. पृथंकत्व वर्ष उ. करोड़ पूर्व
  - 2. कितनी स्थिति पावे ग्रजघन्य ग्रनउत्कृष्ट 33 सागरोपम
  - 3. कितना भव करें—जाने ग्रांसरी 3 भव करें. ग्राने ग्राने ग्रासरी 2 भव करें।
- 9 भव का स्थान नववां—सन्नी मनुष्य मरकर सातवीं नरक में जावे।
  - 1. कितनी स्थिथ वाला जावे ज. पृथकत्व वर्ष उ. करोड़ पुर्व
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ज. 22 सागरोपम उ. 33 सागरोपम
  - 3. कितना भव करें ज. उ. 2 भव करें।
- 10 भवका स्थान दसवाँ—दो प्रकार के युगलीया मर कर वैक्रिय के 14 घरों में जावें ( 10 भवनपत्ति, वार्णव्यंतर, 1 ज्योतिषी,

- 1 ला 2 रा देवलोक ) 1. कितनी स्थिति वाला जावे -
  - भवनपति वार्णव्यंतर में जाने वाले की स्थिति
     ज. करोड़ पूर्व जाजेरी उ. 3 पत्योपम
    - 2. ज्योतिषा में जाने वाले का स्थिति ज. पत्योपम का ग्राठवां भाग उ. 1 पत्योपम 1 लाख वर्ष
    - 3. 1 ला देवलोक में जाने वाले की स्थित ज. 1 पत्योपम उ. 3 पत्योपम.
    - 4. 2 रे देवलोक में जाने वाले की स्थित ज. 1 पत्योपम जा भेरी उ. 3 पत्योपम
    - 2. कितनी स्थिति पावे—
      - 1. भवनपति त्रज्ञुर कुमार में ज. 10 हजार वर्ष उ. 3 पत्योपम.
      - 2. शेष भवनपति नोनिकाय में ज. 10 हजार वर्ष उ. देशउगादो पत्योपम।
      - 3. वाग्वियंतर में ज. 10 हजार वर्ष उ. 1 पत्योपम 4. ज्योतिषी में ज. पत्य का ग्राठवाँ भाग उ. 1
        - पल्योपम 1 लाख वर्ष
      - 5. 1 ला देवलोक में ज. 1 पत्योपम उ. 3 पत्योपम
      - 6. 2 रे देवलोक में ज. 1 पत्योपम जामेरा उ. 3

कितना भव करे-ज. उ. 2 भव करे।

- 11 भवका स्थान ग्यारवाँ— 14 प्रकार के वैक्रिय के जीव मरकर पृथ्वा पानी वनस्पति में जावे।
  - 1. कितनी स्थिति वाले जावे—ग्रपने ग्रपने स्थान के ग्रन्सार
  - 2. कितनी स्थिती पावे—ग्रपने ग्रपने स्थान के ग्रनुसार

- 3 कितने भव करे ज. उ. 2 भव करे
- 12 भव का स्थान बरहवां 4 स्थावर मरकर 5 स्थावर में जावे।  $4\times5=20=4$ 
  - वनस्पतिकाय मरकर 4 स्थावर में जावे।
  - 1. कितनी स्थित वाला जावे ग्रपने ग्रपने स्थान के श्री श्रनुसार। 🚉 🦈 💢 💢
- 2. कितनी स्थिति पावे ग्रपने ग्रपने स्थान के ग्रनुसार
- 3. कितना भव करे— ये 24 जीव 4 गम्मासे ( 1,2,-4, 5, ) ज. 2 उ. ग्रसंख्यात भव करे। न्य करे। वनस्पतिकाय मरकर वनस्पतिकाय में जावे 4 गम्मों से (1, 2, 4, 5) ज. 2 उ. श्रनता भव करे
  - 💸 ्रोष 5 गम्मासें ज. 2 उ. 8 भव करे ।
  - 13 भवका स्थान तेरहवाँ—पाँच स्थावर मरकर तीन विकलेन्द्रिय में जावे  $5\times3=15$ 
    - 👑 🤫 तीन विकलेंद्रिय मरकर 5 स्थावर में जावे ।  $3 \times 5 = 15$
  - ्तीन विकलेंद्रिय मरकर 3 विकलेंद्रिय में जावे ।  $3 \times 3 = 9 + 15 + 15 = 39$ 
    - 1. कितनी स्थित वाला जावे—ग्रपने ग्रपने स्थान के श्रनुसार ।
  - 2. कितनी स्थिती पावे ग्रपने ग्रपने स्थान के अनुसार
    - 3. कितना भव करें -- 4 गम्मासें (1, 2, 4, 5, ) ज. 2 उ. संख्याता भव करे।
  - शेष 5 गम्मासें ज. 2 उ. 8 भव करे।

- 14 भवका स्थान चौदहवाँ—तिर्यंच पंचेंद्रिय का 1 घर ग्रौदारिक के 12 प्रकार के जीव मरके तिर्यंच पंचेंद्रिय के घर में जावे।
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे ग्रपने2 स्थान के ग्रनुसार।
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ग्रपने2 स्थान के ग्रनुसार 3. कितना भव करें—ज. 2 उ. 8 भव करें।
- 15 भवका स्थान पंदरहवाँ—मनुष्य का 1 घर ग्रौदारिक के दस प्रकार के जीव मरके मनुष्य के घर में जावें (तेऊ वाऊ को छोड़कर)
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे—ग्रपने-ग्रपने स्थान के ग्रनुसार
  - 2. कितनी स्थिति पावे—ग्रपने2 स्थान के ग्रनुसार।
    3. कितना भव करे—ज. 2 उ. 8 भव करे।
- 16 भवका स्थान सोहलवां । तेऊ वाउ के दो घर— सन्नी श्रसन्नी मनुष्य मरकर तेऊ वाउ के दो घरों में जावे ।
  - 1. कितनी स्थिति वाला जावे अपने अपने स्थान के अनुसार
  - 2. कितनी स्थिति पावे अपने स्थान के अनुसार
- 3. कितना भव करे-ज. उ. 2 भव करे।
- 6. छटा बोल गम्मा 2805 ग्रागत के स्थान 321 बताये। ये सब जीव 9-9 गम्मे से यदि ग्राते हो तो 321 × 9=2889 होते हैं। परंतु

150

इसमें 84 गम्मे टूटते हैं वे इस प्रकार— 60 समूच्छिम मनुष्य मरकर श्रौदारिक के दस घरों में जावे। 4, 5. 6 इन तीन गम्मों से जाता है। क्योंकि समूच्छिम मनुष्य की अंतमुहूर्त की स्थिति है। इस-लिए शेष 6 गम्मा ठूटते हैं। एक घर में जाते हुए 6 गम्मा टूटते हैं तो 10 घर में जाते हुए 60 गम्मे टूटते हैं।

- 6 सन्ती मनुष्य मरके सर्वार्थ सिद्ध में जावे तो 3,6 9 वां इन तीन गम्मों से जाता है। शेष 6 गम्मे टूटते हैं। क्योंकि सर्वार्थ सिद्ध में केवल अजघन्य अनउत्कृष्ट 33 सागरोपम की स्थिति है।
  - 6 सर्वार्थ सिद्ध के देवता मरकर मनुष्य के घर में श्रावे तो 7, 8,9 इन तीन गम्मों से श्राते हैं। शेष 6 गम्मा टूटते हैं।
- 12 दो प्रकार के युगलिया मरकर ज्योतिष श्रौर 1, 2 देवलोक इन 3 घरों में जाते हैं तब चौथा श्रौर छठा गम्मा टूटता है। 2+3=6×2=12 कुलगम्मा टूटता गम्मा = खरा गम्मा 2889 84 = 2805

774 जघन्य उत्कृष्ट 2 भ केव गम्मा

1646 जघन्य 2 उत्कृष्ट 8 भव के गम्मा

96 जपन्य 2 उण्कृष्ट ग्रसंख्यात भव के गम्मा (भव का स्थान 12 वां)

4 जघन्य 2 उत्कृष्ट अनंता भव के गम्मा ( " ")

156 जघन्य दो उत्कृष्ट सरव्याता भव के गम्मा (भव का स्थान 13 वां )

51 जघन्य तीन उत्कृष्ठ 7 भव के गम्मा 51 जघन्य दो उत्कृष्ट 6 भव के गम्मा 12 जघन्य तीन उत्कृष्ट 5 भव के गम्मा 12 जघन्य दो उत्कृष्ट 4 भव के गम्मा

भव का स्थान 6 ठा में 45 गम्मा भव का स्थान 3 रामें 6 गम्मा भव का स्थान 7 वाँ में 9 गम्मा भव का स्थान 3 रामें 3 गम्मा 3 जघन्य उण्कृष्ट 3 भव के गम्मा [ भव का स्थान 8 वां — जघन्य उत्कृष्ट 2 भवं के गम्मा 774 निम्न प्रकार—

12 ग्रसन्नी तिर्यंच पंचेंद्रिय मरकर वैकिय के 12 घर में जावे 28 दो प्रकार के युगलिम्या मरकर वैक्रिय के 14 घर में जावे 42 14 प्रकार के वैक्रियक देवता मरके पृथ्वी पानी वनस्पति -- में जावे ( 14 × 3=42 )

 $82 \times 9 = 738 - 12$  गम्मा टूटते हैं दो प्रकार के युगलिया मरकर ज्योतिषो 1 ला 2 रा देवलोक में जावे तो 4 था श्रौर 6 ठा गम्मा दूटता कारण जो युगलिया की स्थिति है उससे 726 ज्यादा स्थिति देवता में मिलती नहीं।  $2 \times 3 = 6 \times 2 = 12$ 24 तेऊ, वाऊ के दो घर सन्नी मनुष्य 9 गम्मा से असन्नी मनुष्य

3 गम्मा से 12 + 12

9 सन्नी मनुष्य मरकर 7 वीं नरक में जावे 🤊 गम्मा से

3 सर्वार्थ सिद्ध के देवता मरकर मनुष्य में जावे 7, 8, 9 वें 3 गम्मा से।

160

12 तिर्यंच पंचेंद्रिय ग्रौर मनुष्य इन दो घरों में 3 प्रकार के जीव। ( ग्रसन्नी तियंच, सन्नी तियंच, सन्नी मन्ष्य ) जब इन दो घरों में जाते हैं तब 3 रे श्रौर 9 वें गम्मे से यूगलिया में जाना नियमा है। स्रतः दो ही भव करते हैं।  $3\times2=6\times2=12$ जवन्य दो उत्कृष्ट 8 भव के गम्मा 1646 इस प्रकार 936 सन्नी तिर्यंच सन्नी मन्ष्य मरकर वैक्रिय के 26 घरों में जावे 2x26==52 वापिस ये ही वैक्रिय के 26 प्रकार के जीव मर-कर तियँच ग्रौर मनुष्य के घर में जावे 26×2 = 52 + =  $104 \times 9 = 936$ 536 पृथ्वीकाय का एक घर — 40 पांच स्थावर 3 विकलेंद्रिय ये 8 जीव 5 गम्मा से जाते हैं  $8 \times 5 = 40$ 30 ग्र. तिर्यंच पंचेंद्रिय 9 गम्मा से, सन्नी तिर्यंच पंचेन्द्रिय 9 — गम्मा से, सन्ती मनुष्य 9 गम्मा से। 70 श्रसन्ती मनुष्य 3 गम्मा से । पृथ्वीकाय ग्रपकाय तेऊकाय वायुकाय 58 58 वनस्पतिकाय वेइंद्रिय तेइंद्रिय चउइंद्रिय=536

96 तिर्यंच पंचेंद्रिय का 1 घर

72 5 स्थावर तीन विकलेंद्रिय ये 8 जीव 9 गम्मा से जाते हैं। 8×9==72

24 सन्ती तिर्यंच 7 गम्मा से ग्रसन्ती तिर्यंच 7 गम्मा से, सन्ती मनुष्य 7 गम्मा से ग्रसन्ती मनुष्य 3 गम्मा से=24

78 मनुष्य का 1 घर

54 तीन स्थावर तीन विकलेंद्रिय 6 जीव 9 गम्मा से 6 × 9==54 24 श्रसन्नी तियंच पंचेन्द्रिय 7 गम्मा से, सन्नी तियंच प्रचेन्द्रिय 7 गम्मा से

सन्नी मनुष्य 7 गम्मा से, श्रसन्नी मनुष्य 3 गम्मा से

- 7 सातवाँ बोल रिद्धि के द्वार 20
  - 1. उपपात 2. परिमाण 3. संहनन 4. अवगाहन 5. संठाण
    - 6. लेश्या 7. दृष्टि 8. ज्ञान स्रज्ञान 9. योग 10. उपयोग

11. संज्ञा 12. कषाय 13. इंद्रिय 14. समुद्घात 15. वेदना 16. वेद 17 म्रायुष्य 18. मध्यवसाय 19. मनुबंध

20. कायसंवेद ।

- 8 म्राठवाँ बोल नाएात्ता (अंतर, फरक) पडे 9 जगह
  - 1. ग्रवगाहना 2 लेश्या 3. हर्ष्टि 4. ज्ञान-ग्रज्ञान 5. योग 6, समुद्धात 7. ग्रायुष्य 8. ग्रध्यवसाय 9. ग्रनुवंध.
- 9 नवमाँ बोल नाग्ता पडे 1998

श्रौदारीक से वैकिय में जाने के नारात्ता 715 निम्न प्रकार—

60 ग्रसन्नी तिर्यंच पंचेद्रिय मरके वैक्रिय के 12 घर में जावे नाणता पड़े 5-5, 12×5=60 जघन्य गम्मा 3 में (4,5,6) नाणता पड़े 3,1 ग्रायुष्य अंतर्मु हूर्त का 2 ग्रध्यवसाय नारकी में जाने वाले के ग्रप्रशस्त देवता में जाने वाले के प्रशस्त । 3 ग्रनुबंध ग्रायुष्यवत उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नाणता पड़े 2,1 ग्रायुष्य करोड़ पूर्व का 2 श्रनुबंध ग्रायुष्यवत्

267 सन्नी तिर्यंच पचेंद्रिय मरकर वैकिय के 27 घरों में जावे (7 नारकी 20 देवता 8 वें देवलोक तक) नागाता पडे 10-10 27×10=270-3=267

- 6 ठे 7 वें 8 वें देवलोक में लेक्या का नागात्ता नहीं पड़ता कारगा 6 ठे 7 वें 8 वें देवलोक में एक शुक्ललेक्या है। अंतर्मु हूर्त में जाने वाले तिर्यंच के शुक्ललेक्या अनिवार्य है। अतः छ ही लेक्याओं का स्पर्श कर सकता है। जघन्य के गम्मा 3 में नागात्ता पड़े 8
- (1) म्रवगाहना ज. अंगुल के म्रसंख्यातवें भाग उ. प्रत्येक धनुष्य की
- (2) लेश्या—नारकी में जाने वाले में 3 भवनपति, वारा— व्यंतर, ज्योतिषी, 1 ला 2 रा देवलोक तक जाने वाले में लेश्या 4 तीसरे चौथे 5 वें देवलोक में जाने वाले में 5 लेश्या 6 ठे 7 वें 8 वें देवलोक में जाने वाले में नारात्ता नहीं है।
- (3) हिष्ट—नारकी से ज्योतिषी तक जाने वाले में 1 मिथ्या हिष्ट 1 ले देवलोक से 8 वें देवलोक में जाने बाले में हिष्ट 2
- (4) ज्ञान-ग्रज्ञान—नारकी से ज्योतिषी तक 2 ग्रज्ञान, 1ले देवलोकं से 8 वें देवलोक तक जाने वाले में दो ज्ञान दो ग्रज्ञान।
- (5) समुद्घात 3
- (6) ग्रायुष्य—अंतर्मु हूर्त का
- (7) ग्रव्यवसाय—नारकी में जाने वाले में ग्रप्रशस्त, देवता में जाने वाले में प्रशस्त।
- (8) अनुवंध—आयुष्यवत् उत्कृष्ट गम्मा में नागत्ता पडे 2
- (1) ग्रायुष्य करोड़ पूर्व का (2) ग्रनुवंध ग्रायुष्यवत्

- 120 सन्ती मनुष्य मरकर वैकिय के 15 घरों में जावे। नाग्ता पड़े 8, 15x8=120। जघन्य के गम्मा 3 में नाग्ता पड़े 5
  - (1) ग्रवगाहना पृथक्त्व अंगुल।
  - (2) ज्ञान-ग्रज्ञान तीन ज्ञान 3 ग्रज्ञान की भजना
  - (3) समुद्घात-पांच
  - (4) स्रायुष्य---पृथकृत्व मास
  - (5) ग्रनुबध ग्रायुष्यवत्

उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नारात्ता पड़े 3

- (1) अवगाहना—पांच सौ धनुष की
- (2) ग्रायुष्य—करोड़ पूर्व का
- (3) अनुबंध—आयुष्यवत्
- 114 सन्नी मनुष्य मरकर वैकिय के 19 घरों में जावे नाग्ता पड़े 6-6. 19x6=114

जघन्य के गम्मा 3 में नागात्ता पडे 3

- (1) ग्रवगाहना-पृथकत्व हाथ की
- (2) स्रायुष्य पृथकत्व वर्ष
- (3) अनुबंध—ग्रायुष्यवत्

उत्कृष्ट के गम्मा में नागात्ता पडे 3

- (1) ग्रवगाहना 500 धनुष्य की
- (2) म्रायुष्य—करोड पूर्व
- (3) अनुवंध आयुष्यवत्
- 70 तिर्यंच का युगलिया मर कर वैक्रिय के 14 घर में जावे नाग्ता पड़े 5-5. 14x5=70 जघन्य के गम्मा 3 में नाग्ता पड़े 3

- (1) ग्रवगाहना भवनपति वाग्गवंयतर देवों में जाने वालों की ज. प्रत्येय धनुष्य उ. हजार धनुष जाभरी। ज्योतिषी में जानेवाले को ग्रवगाहना ज. प्रत्येक धनुष्य उ. 1800 धनुष्य जाभरी। 1 ले देवलोक में जाने वाले की ग्रवगाहना ज. प्रत्येक धनुष्य उ. 2 गाऊ। दूसरे देवलोक में जाने वाले की ग्रवगाहना ज. प्रत्येक धनुष्य उ. 2 गाऊ जाभरी.
- (2) श्रायुष्य भवनपति वाराज्यंतर में जाने वाले का श्रायुष्य करोड़ पूर्व जाभेरी, ज्योतिषी में जाने वाले का पत्य का श्राठवाँ भाग 1 ले देवलोक में जाने वाले की 1 पत्योपम 2 रे देवलोक में जाने वाले की 1 पत्योपम जाभेरी।
- (3) अनुवंध—आयुष्यवत् उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नागात्ता पडे 2
- (1) भ्रायुष्य-3 पत्योपम का
- (2) अनुबंध ग्रायुष्यवत्
- 84 मनुष्य के युगलिया मरकर वैकिय के 14 घरों में जावे। नाग्ता पड़े 6-6, 14x6=84 जघन्य के गम्मा में नाग्ति पड़े 3
  - (1) अव गहना— भवनपति वाग्णव्यंतरो में जाने वालों की अवगाहना 500 धनुष्य जाभेरी ज्योतिषी में जाने वालों की अवगाहना 900 धनुष्य जाभेरी 1 ले देवलोक में जाने वाले अवगाहना 1 गाऊ 2 रे देवलोक में जाने वालों की 1 गाऊ जाभेरी।
    - (2) श्रायूष्य भवनपति वाराव्यंतर में जाने वालों की श्रायुष्य करोड पूर्व जा भेरी, ज्योतिषी में जाने वाले का

```
श्रायुष्य पत्य का श्राठवां भाग, 1 ले देवलोक में जाने वाले
     का आयुष्य 1 पत्योपम, दूसरे देवलोक में जाने वाले का
     1 पल्योपम जाभेरी ।
     (3) अनुबंध—आयुष्यवत्
     उत्कृष्ट की गम्मा में नागाता पड़े 3
     (1) श्रवगाहना—3 गाऊ की
     (2) भ्रायुष्य—3 पत्योपम का
     (3) अनुबध — आयुष्यवत्
  वैकिय से भ्रौदारिक में जाने का नाग्यत्ता 404 निम्न प्रकार
  42 14 प्रकार के देवता मरकर पृथ्वी पानी वनस्पित में
        जावे । 14 + 3==42
  27 27 प्रकार के वैकिय के जीव मरकर तिर्यंच के घर
       में जावे।
  32 32 प्रकार के वैकिय के जीव मरकर मनुष्य के घर में
        जावे। ग्रर्थात् (वैक्रिय के कुल 34 जीवों में से 7 वीं
101
      नरक ग्रौर सर्वार्थ सिद्ध को छोड़ कर )
       जघन्य के गम्मा 3 में नारात्ता पडे 2 स्रायुष्य स्रौर
+4
       ग्रनुबंध ।
404
        उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नग़ता पड़े 2
  ग्रीदारिक सें ग्रीदारिक में जाने का नारात्ता 879
        पृथ्वीकाय मरकर पृथ्वीकाय में जावे-नाराता पड़े 6।
6
        जघन्य के गम्मा में नारात्ता पड़े 4
        (1) लेक्या—तीन (2) श्रायुष्य— अंतर्मु हूर्त का (3)
        ग्रध्यवसाय—ग्रप्रशस्त (4) ग्रनुवंध – ग्रायुप्यवत् ।
        उत्कृष्ट के गम्मा में नारात्ता पड़े 2
```

166 )

715

(1) ग्रायुष्य—22 हजार वर्ष का (2) ग्रनुवंध ग्रायुष्यवत् ग्रपकाय मरकर पृथ्वी काम में जावे-नारात्ता पडे 6 6 जघन्य के गम्मा 3 में नाग्एता पड़े 4-पृथ्वीकाय के माफिक डत्कृष्ट के गम्मा में नारात्ता पड़े 2 (1) ग्रायुष्य – 7 हजार वर्ष (2) ग्रनुबंध — ग्रायुष्यवत् 5 तेऊकाय मरकर पृथ्वीकाय में जावे-नारात्ता पड़े 5 जघन्य के गम्मा में नारात्ता पड़े 3 ( उपरोक्त 4 में लेश्याको छोड़ कर) उत्कृष्ट के गम्मा में नागाता पड़े 2 (1) ग्रायुष्य — 3 ग्रहोरात्र (2) ग्रनुबंध — ग्रायुष्यवत् वायुकाय मरकर पृथ्वीकाय में जावे - नागाता पडे 6 6 जघन्य के गम्मा 3 में नारात्ता पड़े 4 (1) समुद्घात-तीन (2) श्रायुष्य--श्रतमु हूर्त का (3) ग्रध्यवसाय—ग्रप्रशस्त (4) ग्रनुवंध—ग्रायुष्यवत् उत्कृष्ट के गम्मा में नारात्ता पडे 2 (1) ग्रायुष्य-3000 वर्ष का (2) ग्रनुवंध-ग्रायुष्यत् 7 वनस्पतिकाय मरकर पृथ्वोकाय में जावे-नागात्ता पड़े 7 जघन्य के गम्मा में नागात्ता पड़े 5 (1) ग्रवगाहना - ग्रंगुल के ग्रंत्या तवे भाग (2) लेक्या-3 (3) ग्रायुष्य—ग्रतमुं हूर्त (4) ग्रध्यावसाय—ग्रप्रशरत (5) अनुबंध—आयुष्यवत् उत्कृष्ट गम्मा में नारात्ता पड़े 2 (1) श्रायुष्य 10000 वर्ष का (2) श्रन् वंध-श्रायुष्वत् 167.

```
बेइंद्रिय मरकर पृथ्वीकाय में जावे नागात्ता पडे 9
   ं जघन्य के गम्मा 3 में नारात्ता पडे 7
     ग्रवगाहना—ग्रंगुल का ग्रसंख्यातवाँ भाग (2) दृष्टि—
     1 मिथ्याद्दष्ट (3) ज्ञान-ग्रज्ञान-2 ग्रज्ञान (4) योग-
     1 काया का (5) ग्रायुष्य अतर्मु हूर्त का (6) ग्रध्यावसाय-
     म्रप्रशस्त (7) मनुवंध — म्रायुष्यवत् ।
     उत्कृष्ट गम्मा में नागतता पड़े 2
     (1) म्रायुष्य-12वर्ष का (2) म्रनुबंध म्रायुष्यवत्।
     तेइंद्रिय मरकर पृथ्वीकाय में जावे नारात्ता पडे 9
9
     जघन्य कें गम्मा 3 में नाग्ता पडें 7 (उपरोक्त माफिक)
     उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नारात्ता पड़े 2
     (1) म्रायुष्य-49 म्रहोरात्रि (2) म्रनुवंध - म्रायुष्यवत्
     चउरिंद्रिय मरकर पृथ्वीकाय में जावे नागात्ता पडे 9
9
      जघन्य के गम्मा 3 में नागात्ता पड़े 7 ( उपरोक्त बेइंद्रिय
```

महीने का (2) ग्रनुबंध—ग्राष्यवत्।

श श्रसन्ती तिर्यंच पंचेद्रिय मरकर पृथ्वीकाय में जावे नारात्ता पडे 2 जघन्य के गम्मा 3 में नारात्ता पडे 7 (उपरोक्त वेइंद्रिय

के समान )

नाग्गत्ता पड 2 जघन्य के गम्मा 3 में नाग्गत्ता पडे 7 ( उपरोक्त वेइद्रिय के समान ) उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नाग्गत्ता पडे 2 (1) ग्रायुष्य— करोड़ पूर्व का (2) ग्रनुबंध —ग्रायुष्यवत्.

उत्कृष्ट के गम्मा 3 में नारात्ता पड़े 2 (1) म्रायुष्य – 6

11 सन्नी तिर्यंच पचेद्रिय मरकर पृथ्वीकाय में जावे नागाता पडे 11

( 1687)

| का ससंस्यातवां<br>त्येक धनुष                                                                                      | <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </del>                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रसस्याता<br>छही<br>जघन्य ग्रंगुल का मस्<br>भाग उत्कृष्ट प्रत्येक धनुष                                           |                                                                                                       |
| मसस्याता<br>छही<br>जघन्य मंगुल<br>भाग उत्कृष्ट प्र                                                                | छही<br>3 प्रथम<br>1 मिध्या<br>2 सज्ञान<br>तीनों ही<br>दोनों<br>4                                      |
|                                                                                                                   |                                                                                                       |
| त्रतस्याता<br>छहो<br>जघन्य अंगुल का ग्रसंस्यातवां<br>भाग उस्कृष्ट हजार योजन                                       | छहा<br>छहो<br>तीनों ही<br>तीनों ही<br>दोनों<br>4                                                      |
| याता<br>का<br>भाग                                                                                                 | योजन<br>काया                                                                                          |
| सत्याता प्रसत्याता अत्यत्याता<br>1 सेवार्तक छहो<br>जघन्य स्रोतुल का जघन्य अंगुल<br>स्रसंख्यातवां भाग भाग उत्कृष्ट | उत्कृष्ट हजार योजन<br>1 हुण्डक<br>3 प्रथम<br>1 मिथ्या<br>2 ग्रज्ञान<br>2 बचन ग्रीर काया<br>दोनों<br>4 |
| 3. संह् <b>नन</b><br>4. प्रवणाहना                                                                                 | 5. संठाएत<br>6. तेश्या<br>7. इध्टि<br>8. जात-जज्ञात<br>9. गोग<br>10. उपयोग<br>विषय<br>किपाय           |